#### مختصر

# فق ه الأل

#### بين دعوى الإهمال وتهمة الانتحال

تأليف الفقير إلى دبسه أمين بن صالح هران الحداء

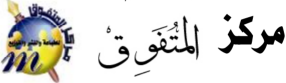
#### تقسدسه

الشيخ السدكتور حسن مقبولي الأهدل الشيخ العبيب عمر بن محمد بن حفيظ العلامة حمود بن عباس المؤيد الشيخ الدكتور محمد الحسن البغا الشيخ السدكتور رجب ديب القاضي العلامة محمد بن إسماعيل العمراني الشيخ السدكتور عداب بن محمود الحمش العلامة محمد بن محمد المنصور فضيلة الشيخ على سالم بكيب

حقوق الطبع غير محفوظة لمن أراد طباعته مجاناً أو بسعر التكلفة بشرط عدم الزيادة أو النقصان

الطبعة الأولى

سنة 1432هـ / 2011



#### مقدمة المختصر

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على نبينا محمد وآله الطاهرين، وبعد:

فهذا مختصر لكتاب فقه الآل بين دعوى الإهمال وتهمة الانتحال، اقتصرت فيه على:

- بعض مقدمات المشائخ
  - ومقدمة البحث
    - وتمهيده
    - وخاتمته
- إضافة إلى فهرس مسائله

وقد جردت المسائل عن الشرح؛ ليسهل طبع البحث ونشره، وقراءته.

ولطالب تفصيل المسائل الرجوع إلى الأصل وهو منشور على النت، ومطبوع متداول.

ولم أغير من الأصل سوى اختصار أسانيد الروايات المسندة، مع إضافات يسيرة في المقدمة، والتمهيد.

والله أسأل التوفيق والقبول وعموم النفع للمسلمين.

وكتبه: أمين الحداء صباح الخميس 20من ذي القعدة لعام 31 14هـ

ثم أعدت النظر فيه بجوار الحبيب الأعظم والنبي الأفخم صلى الله عليه وآله وسلم الجمعة 13 ربيع ثاني 1431هـ

# حاك محمد مقبولي الأهدل محمد مقبولي الأهدل

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، وبعد:

فلقد اطلعت على ما كتبه الشيخ العلامة الباحث: أمين صالح محمد هران الحداء في بحثه بعنوان (فقه الآل عِشَهُ) فوجدته بحثاً عميقاً عظيماً، أظهر فقه آل البيت الذي اختلف الناس فيه وتنازعوا: فمن غالٍ في آل البيت وفقههم، ومن مفرط راد لما ورد من أقوالهم.

فقد وجدت الباحث منصفاً، وعميقاً في بحثه، موثقاً من المصادر والمراجع الأصلية الموثوق بها في نقل أقوال وفقه آل البيت، عدلاً وسطاً يقصد الحق والحقيقة، مبيناً ما ترجح لديه من أقوالهم وفقههم، وخاصة مسائل الخلاف والنزاع التي اختلف الناس في نقلها عن آل البيت.

ولذلك أنصح بقراءة هذا البحث، ونشره لطلاب العلم الباحثين عن الحقيقة .

ونسأل الله للباحث السداد، والتوفيق فيها قصد، وأن ينفع الله به الإسلام والمسلمين. وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

كتبه أ. د. حسن محمد مقبولي الأهدل رئيس قسم أصول الفقه والحديث كلية الشريعة – جامعة صنعاء

### تقديم فضيلة الشيخ حمود بن عباس المؤيسد «من علماء الزيسدية »

بسم الله الرحمن الرحيم

والحمد لله رب العالمين: جزى الله الشيخ أمين بن صالح هران الحداء خيراً، وحفظه، وبارك فيه آمين.

وكتب: حمود بن عباس المؤيد حرر: 19 فبراير، الموافق: 2 ربيع الأول 31 14 هـ

### من تقديم سماحة الشيخ رجب ديب

(... وعلى كل حال يشاء الله - تعالى - أن يقيض للحق أنصاراً مهما طال الزمن ليكون الحق في نصابه، فها هو الأخ الباحث الموفق الشيخ أمين بن صالح هران الحداء يقوم ببحث قلّما تصدّى له أحد من قبله، وضع فيه يده على الجرح، وسعى ليبيّن بدقّة مع الحجّة والدليل حقيقة فقه آل البيت المطّهرين عضي ، فقد غاص في بطون الكتب يستخرج منها كنوز ولآلىء آل البيت، وخاصة ما ثبتت صحته، وإني لأرجو الله أن يقيض له الوقت والهمة وأسباب البحث ليجمع كلّ ما صحّ عن آل البيت من أقوال وأعال وتقريرات في مؤلّف مفرد يكون مرجعاً معتمداً لطلاب العلم وبغاة الحق وروّاد الحقيقة...

(إذا وجد فقه آل البيت بالأسانيد الصحيحة فهو مقدم على سواه، دون أدنى شك، على أن أخانا الباحث الشيخ أمين بن صالح - حفظه الله - لا يبتدع أو يأتي بشيء في تلقاء نفسه، إنها - وكها أشرنا سابقاً يُبرز إلى ساحة العمل الفقهي ما ثبت عن آل البيت، وهو موجود شتاتاً في كتبنا المعتمدة، فهو يجمعه مضافاً لما عند الشيعة، وهذا أمر محمود يشكر عليه الباحث).

(وختاماً:

هذا بحث مأجور عليه صاحبه من الله - تعالى - بإذن الله، ومشكور من الناس، لما بذل فيه من جهد كبير جداً، ولما توصل إليه من بيان يغني طلاب العلم وأصحاب الفكر والفهم، وإنه لجدير أن يُقتنى لا ليكون قطعة أثاث في مكتبات البيوت، بل ليكون أساساً في ذهنية كلّ مسلم، وما هو من قبل الباحث - حفظه الله - ثم من قبل القارئ والعامل به إلا أداء لبعض حق آل البيت المطهرين الواجب علينا نحن المسلمين، وإني لأرجو أن يكون هذا البحث دافعاً كبيراً في ترسيخ أواصر التقارب بين أكبر مذهبين إسلاميين (السنة و الشيعة)

بارك الله بالأخ الباحث الشيخ أمين بن صالح هران الحداء، وأمده بمدده، ليتحف المسلمين عموماً والمثقفين خصوصاً بتحف الإسلام العظيم التي ليس لها نظير في أهل الأرض أبداً مها جمعوا لذلك وعملوا له.

وكتب/ رجب ديب المديني الأول في إدارة الإفتاء العام بدمشق دمشق: 29 ذو القعدة 1429هـ 27 تشرين الثاني 2008م

### من تقديم الشيخ الدكتور عداب بن محمود الحمسش

( أما عن الكاتب الفاضل: فأنا لم يسبق لي أن رأيته، ولا هاتفني ولا قرأت له شيئاً قبل وصول كتابه هذا إلي لأعطي رأيي فيه.

لكنني كوّنت صورةً عنه من وراء اطّلاعي على هذا البحث، تتلخص ملامحها فيها يأتي:

- تابعت كثيراً من نقوله؛ فوجدته أميناً في النقل.
- وتابعت تحليلاته؛ فوجدته واعياً لما يقرأ، قادراً على التحليل والاستنباط.
- وتابعت استيعابه في الجمع والتقميش؛ فوجدته صبوراً على التقصي.، يملك زمام المادة العلمية، ويتصرف بها تصرّف العارف المكين.

ومن الواضح أنه حين يختار نهاذج للتمثيل؛ كان يختارها من بين أمثلة عديدة أخرى بين يديه، اختيار واع ذي مقاصد.

- وتابعت توجهه الفكري؛ فوجدته سنّياً، يجتهد في الدفاع عن أهل السنة ومحاولة تفسير الأخطاء عندهم، وهو يميل إلى التهاس الأعذار لهم!

- وتابعت طائفيّته وتحامله على الفرق الأخرى؛ فرأيته رحب الصدر، منصفاً إلى حدّ كبير، ولم أقرأ في كتابه هذا ما يشير إلى حقد الطائفيّين، أو بغضائهم، كما لم أجده

يحاول الانتصار لآراء مسبقة، وإنها كان يجري وراء البحث العلمي، ويتابع ما بين يديه من دليل وبرهان، ويجتهد غاية الاجتهاد في الظهور بمظهر المحايد! وقد وُفّق في هذا إلى حدٍّ كبير!

وبكلمة موجزة أقول: كأنّ هذا الكاتب قد تخرّج من مدرستنا، وإن لم نره ونعتزّ به لو قبل هذا الانتساب! جزاه الله خيراً.

وبعد: فالكتاب ماتعٌ نافعٌ، قد أفدت منه إفاداتٍ كبيرةً جدّاً، وسأفيد منه في المستقبل أكثر، إن شاء الله تعالى.

وحسب مؤلفه أنه كان حرَّ الفكر، يقظَ الضمير، حريصاً على الإنصاف، جريئاً بإعلانه إلى حدٍّ كبير.

بيد أنني لا أوافقه على أنّ أهل السنة لم يهملوا علوم آل البيت: من عقائد وفقه وحديث وتفسير وغيره! بل أهملوها غاية الإهمال، ولم يوردوها في كتب الفقه والفتوى إلا حين يريدون ردّ دعوى المخالف، أو حين تكون موافقة الآل فيها تقوية لمذهبهم.

ونقله المسائل من كتب الرواية غالباً؛ لا ينفي ندرةَ وجود أقوال أئمة آل البيت في كتب الفقه والفتوى في بابة الاحتجاج بها!

وكتاب «أسطورة المذهب الجعفري» يمثل الوجهة الحقيقية التي يعتقدها أكثر علماء أهل السنة!

ولئن كان المؤلف قد أحسن في تفنيد دعاوي الدكتور «طه الدليمي» إلا أنّ هذا لا يلغي أن تسعة أعشار علماء أهل السنة ومثقفيهم لا يقيمون أدنى وزن لخلاف علماء آل البيت حتى لو ثبتت نسبة الأقوال إليهم، بل يعدّون ذلك من شذوذاتهم التي انفردوا بها عن علماء الأمة المجتهدين).

(وإنني أهنئ أخي الكاتب العالم «الأستاذ أمين بن صالح هرّان الحداء» على توفيق الله تعالى إياه لكتابة هذا البحث المتميّز في بابه، وأهنئ السعيد أن يكون فيه أمثال هذا الكاتب المنصف الواعي، وأهنئ نفسي- أن أكون موضع ثقته؛ لأعطي رأيى في كتابه هذا.

وأدعو جميع إخواني من أهل العلم والباحثين إلى هذه الوجهة التي تقود إلى تخفيف حدّة الشقاق بين فرق الأمة، والتي قد تحول بين الاحتراب الجاثم على الأبواب!).

كتبه في عَبّان الأردن بتاريخ الفاتح من هجرة المصطفى عَيْدٍ الفقير إلى الله تعالى الشريف عداب بن محمود الحمش الحسيني الحمودي

## من تقديم فضيلة الشيخ علي سالم بكسير

(اطلعت على هذا المؤلف المسمى: (فقه الآل بين دعوى الإهمال وتهمة الانتحال)، الذي كتبه الباحث المجد المجتهد أمين بن صالح هران الحداء بارك الله فيه وجزاه خيراً كثيراً على ما بذله من جهد ونفع الله بهذا الكتاب الراغبين في بيان الحق وقبوله)

حرر في: 1 محرم 1431هـ وكتبه/ علي بن سالم بن سعيد بكير عضو مجلس الشورى تريم-حضرموت

### من تقديم الشيخ الحبيب عمر بن محمد بن سالم بن حفيظ

(ثم إنه إذا صح النقل فيما كان محله الاجتهاد من أهله عن أحدٍ من أئمة وعلماء أهل البيت النبوي الطاهر، أو عن أحدٍ من الصحابة الكرام ثم عن أهل العلم والتقوى من أتباعهم بإحسان؛ فأي قلب لمؤمن لا يقبله ولا يعرف مكانته ولا يطمئن إليه؟!

فالشأن في صحة النقل ولو في مسألة واحدة، فجميع ذلك يترجم حقيقة سعة الشريعة الإلهية المحمدية الغراء وشمو لها وكالها.

ولا غرابة ولا إنكار أن تكون طمأنينة قلب المؤمن بها صح عن علماء أهل البيت النبوي أكثر وأقوى، ثم بها صح عن الصحابة، ثم عن التابعين، فالذين يلونهم فالذين يلونهم.

ولقد خدم هذه القضية الكبيرة المهمة: مؤلف هذا الكتاب الموفق المنور الشيخ أمين بن صالح هران الحداء، خدمة واسعة، قويمة، تصور دعامة راسخة في الوصول إلى ذلك الواجب العظيم، في تدارك حال الأمة، وتبصيرها بمعاني وحدتها، وتحقيق قوتها بصرفها الغالي من الوقت والفكر والطاقات المتنوعة إلى ما يرضي ربها ورسوله وينه شرور أعدائها من إبليس وجنده.

فبارك الله في هذه الخطوة الطيبة، وجزى المؤلف خيراً، وجعل ذلك مفتاح انتهاض الفكر والهمة لدى أهل العلم والخير من المسلمين، ليؤدوا أدوارهم تربية وتبييناً ومعاملة مخلصين لوجه ربهم، وبالله التوفيق.

#### عمر بن محمد بن سالم بن حفيظ

عميد دار المصطفى بتريم 4/ 1/ 1431هـ الموافق 21/ 21/ 2009م

### من تقديم الشيخ الدكتور محمد الحسن البغا

(فحسب آل البيت فخراً أنهم يجمعون الأمة، وحسبنا فخراً أن لدينا آل البيت من عبق النبوة وريحانة حبيب الله محمد على .. هم الأولون والآخرون.. هم الأسوة والقدوة.. هم أهل المكرمات والكرامات... لنا في فقههم مدرسة خرجت العلماء والمجتهدين، وجاءت بمدارس مختلفة، ملأت العالم الإسلامي كله.. إنها مدرسة محمد على!).

(وإن الأستاذ/ أمين بن صالح هران الحداء قد جمع كتابه"فقه الآل"متتبعاً روايات أهل البيت من كتب أهل السنة وفقهها، وهذا العمل إنها يعد تبياناً عظيهاً لاستقرار أهل البيت في سويداء القلوب وصدور العلوم المختلفة لدى أهل السنة، وأنهم محجتهم وحجتهم ومهجتهم ومدار علومهم، مع بقية السلف الصالح من الصحابة رضوان الله تعالى عليهم أجمعين، وغض الطرف واللسان فيها لا يؤمل ولا يرتجى).

وكتب/ محمد الحسن البغا عميد كلية الشريعة بجامعة دمشق

### من تقديم القاضي العلامة محمد بن إسماعيل العمراني

فهذا الكتاب الذي أقدمه للقراء باسم (فقه الآل بين دعوى الإهمال وتهمة الانتحال) الذي دبجه يراع الولد الشاب النشيط الفاضل: (أمين صالح محمد هران الحداء) لمن أحسن المؤلفات التي أخرجت للناس في هذا العصر؛ لكون مؤلفه قد طرق باباً لم يطرقه أحد قبله في هذه الأيام، التي قد ألف الشاب عدة مؤلفات في عدة مسائل وأبحاث؛ لأن فيه الإنصاف لأهل السنة مما يتهمهم به الشيعة، وإنصاف أهل الحق واجب، كما أنه أنصف الجعفرية الذين يروون عن الإمام جعفر الصادق أنه يقول بجواز نكاح المتعة وغيرها من المسائل التي رويت عن جعفر الصادق وهي مروية عنه في كتب غير الجعفرية، مثل أهل السنة والزيدية، لأن بعض المسائل كنا نعتقد أنها مكذوبة على هذا الإمام من الجعفرية، وما عرفنا أن هناك من روى عنه من غير أهل مذهبه، لولا ما كتبه المؤلف عن ابن عبد البر من أهل السنة، وعن الإمام المهدي أحمد بن يحيى المرتضى من الزيدية الهادوية.

وقد أدى هذا الباحث الواجب الذي عليه نحو علماء السنة النبوية على صاحبها وعلى آله أفضل الصلاة والسلام، وعلماء الشيعة الجعفرية، فجزاه الله خبراً، وزاد في الشباب من أمثاله، آمين.

محمد بن إسماعيل العمراني التاريخ: شوال 1429هـ



(ثم إن الولد العلامة الشيخ أمين بن صالح هران الحداء تفضل وزارني، وقدم إليّ هذا المؤلف العظيم الذي اجتهد في تلخيص موضوعه، وكان قد كلمني عن فائدة هذا الكتاب سيدي الولد العلامة أسعد بن إبراهيم الوزير، وابني العلامة يونس محمد المنصور أسعد الله الجميع في الدارين؛ ولذلك فإني أعتمد على الجميع في أهمية الكتاب وفائدته).

وكتب الفقير إلى رحمة الله/

محمد بن محمد بن إسهاعيل المنصور

تجاوز الله عنهم... آمين

صفر الخبر سنة 1431هـ

هذا بعضور الراجي عفو ربه: أسعد بن إبراهيم الوزير 19 صفر 1 3 1 هذا بعضور الراجي عفوري: يونس بن معمد المنصور



الحمد لله الذي لا يستحق الحمد سواه، ولا يستطاع إحصاء أو عد نعاه، فكم أكرم وتفضَّل، وكم أنعم وأجزل، حمداً يستجلب الزيادة، ويورث في الدارين الريادة، والصلاة والسلام على البشير النذير والسراج المنير، أحب الخلائق إلى الخلاق، وأفضلهم عنده على الإطلاق، وعلى آله الأبرار، الخيرة الأطهار، وصحابته الأكرمين، ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين، وبعد:

فإننا إذا نظرنا إلى واقع أعظم فرقتين إسلاميتين، وهما السنة والشيعة، وعايشنا أحوالها، لنتلمس أسباب الاحتقان المتزايد فيها بينهها، ونتأمل عوامل الكراهية المتعاظمة عندهما، فسنجد أن من أهم ما يسبب ذلك ويساعد عليه، ومن أعظم ما يقويه ويدعو إليه: هو ذلكم السيل الجارف من الاتهامات المتبادلة، والكم الهائل من التصورات الخاطئة، الواقعة من الطرفين، والتي هي مبنية في كثير من الأحيان على الثنائي المشئوم: سوء الفهم، وسوء القصد.

فأما سوء القصد: فلا سبيل إلى معالجته بالأبحاث مها كانت جادة، ولا بالحوارات مها كانت بناءه، ما لم يرجع كل إلى ذاته بصدق، ويخاف ربه بحق، ليعلم أن العدل والإنصاف مطلوبان، حتى مع المخالف البعيد، بل العدو المشنوء، كما قال الحق تبارك وتعالى: ﴿ وَلَا يَجْرِمُنَكُمُ شَنَكُانُ قَوْمٍ عَلَيْ اللّه اللّه اللّه اللّه اللّه عَلَى أَلّا تَعَدِلُواْ هُوَ أَقَرَبُ لِلتَّقُوى ﴾ [المائدة: 8].

وأما سوء الفهم: فهو - مع الأسف - الميدان الرحب الذي كثر مرتادوه، والطريق المهيع الذي كثر سالكوه، حتى قل من يثبت أمام سيله الجارف، أو يصمد أمام رياحه العاتية، ممن وفقهم المولى تبارك وتعالى، فنزعوا عن أنفسهم عباءة تلقف التهم من هنا وهناك، وتدثروا بشعار «المتهم بريء حتى تثبت إدانته» ليعملوا بصدق ويجدوا بعزم في سبيل غربلة موروثات التهم، ومنقولات الدعاوى، وتمييز صحيحها من فاسدها، وحقها من باطلها، فأنصفوا الآخر ولو من أنفسهم، وأحقوا الحق ولو كان عند خصمهم، وأبطلوا الباطل ولو كان في حزبهم، فأرضوا ربهم، وأطاعوا خالقهم، وأخرجوا أنفسهم من التبعات، وصانوا أنفسهم من الزلات، ثم ساهموا في إصلاح الآخرين وتوجيههم، وإرشادهم وتنبيههم، أداءً للأمانة، ونصحاً للأمة.

فها أكثر التصورات الخاطئة، وما أوفر الاتهامات العاطلة، وما أعظم الدعاوى الباطلة، عن الآخر، في أوساط الأمة، حتى على المستوى العالي فيها، من قادة وعلهاء ومفكرين، والتي تنتظر ممن وفقه الله لتجاوزها والوقوف على حقيقتها، أن يسهم في إزالة اللبس عنها، وتجلية الأمر لها، لتوضع الأمور في نصابها، وتتضح الحقيقة لطلابها.

ولو أن المخلصين من الباحثين وما أكثرهم، والحريصين من العلماء والمفكرين وما أوفرهم، من الفريقين على حدِ سواء، تناولوا تلك التصورات بالدراسة المنصفة، والبحث المتجرد، ووقفوا مع تلك الاتهامات بمنهج الله تعالى القاضي بالتثبت، والآمر بالعدل، لرأينا كيف تسقط منها مسائل كثيرات، وتخف حدة التوتر في أمور وفيرات، مما يسهم - بقوة - في رأب الصدع، ولم الشمل، وإضعاف فتيل الخلاف، وإيقاظ داعي الائتلاف، وهي

أمور ما أهمها في كل مصر من مصر وما أجملها في كل عصر من وخاصة هذا العصر الذي تكالبت فيه العدا، وتنوعت فيه صنوف الردى.

وإيهاناً - من الفقير - بذلك، ورجاء الاندراج في تلك المسالك، أحببت أن أدلو مع الدلاء بدلو نافع، وأرمي مع الرماة بسهم ناجع، وإن كنت لست من فرسان الميدان، ولا من أهل ذا الشأن.

فتناولت مسألة ذات بال، عظم فيها بين الباحثين السجال، على قدر كبير من الأهمية، وبمكانة عالية من الأولوية، فيها ترمي الفرقة أختها بدعوى، وتبادل الطائفة ضرتها بأخرى، وهي مسألة «فقه الآل رضوان الله عليهم» بين دعوى الشيعة على السنة بإهماله والإعراض عنه، وتهمة السنة للشيعة بتحريفه والافتئات عليه.

محاولاً الإنصاف قدر الاستطاعة، جاهداً قول الحق حسب الطاقة، معتمداً لأسلوبٍ حسبته الأنجع، متبعاً لنهج ظننته الأنفع، يقوم على تتبع آراء الآل رضوان الله عليهم الفقهية، من أمهات كتب الحديث والفقه السنية، لمعرفة حجم مرويات الآل الفقهية، في المصادر السنية، ومقارنتها بكتب الفقه الشيعية، ليظهر من خلال الأول - حجم المرويات - مدى براءة أهل السنة من الإهمال، ومن الثاني - المقارنة - مقدار بعد الشيعة عن الانتحال، وبذلك نكون قد أسهمنا في تمحيص تهمتين، ودراسة دعويين، كان لهما عميق الأثر، وجليل الخطر، في مسير الطائفتين، وفكر الفرقتين.

فأما الدعوى الأولى: وهي إهمال أهل السنة للرواية عن آل البيت، وإعراضهم عن فقههم، فجوابها يحصل بسبر مرويات الآل على كتب أهل السنة الروائية، وتتبع أقوالهم ومدى حضورها في كتبهم الفقهية، ومن خلال نتيجة السبر، وحصيلة التتبع، تظهر قيمة تلك الدعوى.

وأما الدعوى الثانية: وهي انفصام الفقه الشيعي عمن يدعى الانتساب إليه، من أئمة الآل عين وعدم تمثيله لهم، وما يبني عليها من أحكام، وينتج عنها من آثار – عند القائلين بهذه الدعوى – كعدم جواز التعبد بذلك الفقه، أو الاعتداد به؛ لأن رواة الشيعة لهذا الفقه غير مأمونين على نقله؛ فهي تحتاج إلى تمهيد بذكر تقرير المسألة وبيان أسسها، بذكر قاعدة أهل السنة في التمذهب بإيجاز، فأقول: لأهل السنة في ذلك مسلكان:

المسلك الأول: مسلك السلفية المعاصرة، ومن وافقها من غيرها، وسلفها المتمثل في بعض أهل الحديث، وفقهاء أهل الظاهر، وهو قائم على الاجتهاد والأخذ من الأدلة مباشرة، وعدم التمذهب بالمذاهب الفقهية القائمة، على جهة الالتزام والدوام، ولكنهم يعتدون بها في الخلاف، وينقضون بها الإجماع، ويجوز كثير منهم دراستها، وتحصيل الفقاهة عن طريقها، وتكوين الملكة الفقهية من خلالها، وقد يجوز بعضهم التعبد بها في حق العامة في الجملة.

وذلك بناء على أنها مذاهب معتبرة في الجملة، وأثمتها من السلف الصالح ذوي الاعتقاد الراجح، وإن كان فيهم من لا يرضى عن الإمام أبي حنيفة على الم وينال منه، ولبعضهم في ذلك رسائل لا تخفى على المهتمين.

وأما بقية المذاهب الفقهية الخارجة عن الخط السني كالفقه الإباضي والزيدي والجعفري، فلا يلتفتون إليها ولا يعتدون بها، بناءً على أن مؤسسيها من أهل البدع والضلال، وهم فيها يتعلق بالفقهين الجعفري والزيدي لا يسلمون بانتهائهما إلى الإمامين جعفر الصادق وزيد بن علي مؤسسة، ولو صحت النسبة إليهما لكان شأنهما شأن بقية المذاهب الفقهية السنية الأخرى، إذ لا نقاش عندهم في مكانة الإمامين وعلمهما وفضلهما،

وإنها الشأن في عدم صحة الانتساب إليهما والتمثيل لهما.

وأقوالهم في ذلك معروفة مشتهرة، ولنكتفي هنا بكلام رائد مدرستهم ومنظر مذهبهم الإمام ابن تيمية حيث يقول وهو يتكلم عن الإمامية ومصدر تلقيهم: (وهم في دينهم لهم عقليات وشرعيات فالعقليات...

وأما شرعياتهم فعمدتهم فيها على ما ينقل عن بعض أهل البيت مثل أبي جعفر الباقر وجعفر بن محمد الصادق وغيرهما.

ولاريب أن هؤلاء من سادات المسلمين وأئمة الدين ولأقوالهم من الحرمة والقدر ما يستحقه أمثالهم، لكن كثير مما ينقل عنهم كذب، والرافضة لا خبرة (1) لها بالأسانيد والتمييز بين الثقات وغيرهم، بل هم في ذلك من أشباه أهل الكتاب كل ما يجدونه في الكتب منقولاً عن أسلافهم قبلوه، بخلاف أهل السنة فإن لهم من الخبرة بالأسانيد ما يميزون به بين الصدق والكذب.

وإذا صح النقل عن علي بن الحسين فله أسوة نظرائه كالقاسم بن محمد وسالم بن عبد الله وغيرهما، كما كان علي بن أبي طالب مع سائر الصحابة)<sup>(2)</sup>. فقد حوى كلامه أموراً مما يتعلق بمسألتنا هذه:

<sup>(1)</sup> حسب اطلاعي: أجد أن لهم اعتناء بهذه الأمور، وعلم الرجال عندهم زاخر بالمؤلفات، حتى لقد ألف في سرد أسمائها الشيخ آغا بزرك الطهراني مجلداً أسماه: مصفى المقال في مصنفات علم الرجال، كما أني لمست اعتناء كثير من طلبة الحوزات عندهم بدراسة هذا العلم، وهو أحد العلوم الضرورية عندهم لنيل مرتبة الاجتهاد، ولذا يجد المطالع لكتب مراجعهم الفقهية الاستدلالية ممارستهم لنقد الروايات وتمكنهم من ذلك، حسب قواعد العلم عندهم، وأخص بكلامي هذا الأصولية منهم وهم الأغلب، بل لا يكاد يوجد غيرهم في هذا العصر، وأما الإخبارية فلا يرون هذا العلم بناءً على دعواهم صحة مرويات أصحابهم.

<sup>(2)</sup> منهاج السنة النبوية (5: 162-163).

الأول: أن عمدة الشيعة في الشرعيات على ما ينقل عن الآل عِنْ الآل

والثاني: أن أولئك الآل من سادات المسلمين وأئمة الدين بلا ريب.

والثالث: أن كثيراً مما ينقل عنهم كذب.

والرابع: أن ما صح من أقوال الآل فهو كقول نظرائهم من أئمة المسلمين. وهو تلخيص مهم لنظرة أصحاب هذا المسلك.

والمسلك الثاني: وهو مسلك جمهور أهل السنة، والداعي إلى الانخراط في سلك أحد المذاهب الإسلامية المتبعة، من حنفية ومالكية وشافعية وحنبلية، على خلاف في جواز الاعتداد والتعبد بمذهب الظاهرية.

وقاعدتهم في ذلك: كما هو المقرر عند جمع من محققي أهل السنة - من أصحاب هذا المسلك -: أن لجواز التعبد بالمذهب الفقهي شرطين:

الأول: الضبط (1) أو الحفظ أو التدوين.

الثاني: الاعتداد.

وهذان الشرطان لم يتوفرا إلا في المذاهب الأربعة، وما سواها فلا يخرج عن حالتين:

**الحالة الأولى**: أن لا يكون مضبوطاً محفوظاً مدوناً، وإن كان – لو ضبط وحفظ ودون – معتداً به.

ومن أمثلة هذه الحالة:

مذاهب السلف المنقرضة كمذهب الأوزاعي والليث والسفيانين رحمهم الله تعالى وغيرهم كثير من أئمة السلف، ومنهم من ينسب إليهم الفقه

<sup>(1)</sup> يقصد بالضبط ما خلاصته: أن تحفظ مسائل المذهب في سائر أبوابه الفقهية: حفظاً يذكر فيه تصور المسألة، وحكمها، ودليلها، وقيودها، ومستثنياتها.

الجعفري والزيدي أعني الإمام جعفر الصادق والإمام زيد بن علي والمناه المقرر أنه لم يضبط لهم مذهب فقهي ولم يدون.

والحالة الثانية: أن يكون مضبوطاً، لكنه غير معتد به؛ كون أصحابه المؤسسين له من أهل البدع مثلاً.

ولهذا ثلاثة أمثلة تذكر هي:

المذهب الفقه ي الجعف ري، والزيدي، والإباضي، فه ي وإن كانت مضبوطة مدونة إلا أن أربابها من أهل البدع - كما يقررون - وعليه فلا يجوز تقليدها أو التعبد بها.

وهذا بناءً على عدم التسليم بصحة انتهاء المذهب الزيدي إلى الإمام زيد بن علي والمذهب الجعفري إلى الإمام جعفر الصادق والمنه ، وأنهما إنها ينسبان إليهما بدون مستند صحيح.

وإلا فلو صحت النسبة إليهم لكان شأنهما شأن بقية المذاهب المعتبرة، بل لا يبعد القول بأن بعضهم سيقدم مذهب العترة على غيرهم، كما يظهر من عبارات بعض أعلام أصحاب هذا المسلك، ومن ذلك:

قول الإمام الرازي الشافعي في تفسيره لسورة الفاتحة من كتابه مفاتيح الغيب (1: 205): (وأما أن علي بن أبي طالب كان يجهر بالتسمية فقد ثبت بالتواتر، ومن اقتدى في دينه بعلي بن أبي طالب فقد اهتدى، والدليل عليه قوله علينه «اللهم أدر الحق مع علي حيث دار».

وإن كان بعض القدماء ممن لم يقف على تراثهم الفقهي قد يدعي عدم تدوين هذه المذاهب الثلاثة على جهة الضبط أيضاً، كما ستأتي الإشارة إلى ذلك في الخاتمة فيها حكاه ابن عبيد الله.

ويختلف في المذهب الظاهري - عند من لا يرى التعبد به، وهم الجمهور - هل ذلك لعدم ضبطه، وتدوينه، أم لأنه غير معتدبه لبدعة أصحابه، ولخروجهم عن سنن الفقهاء، أم للأمرين معاً.

والشاهد: أن أهل السنة بمسلكيهم لا يسلمون بأن للصادق أو لزيد مذهبين فقهيين قائمين إلى اليوم، ويقررون أن ذينك المذهبين الفقهيين المنتسبين إليها لا يمثلانها.

فكانت هذه الدراسة أيضاً - إضافة إلى معالجتها للدعوى الأولى - تحقيقاً في هذه الدعوى، وتمحيصاً لها، عبر البحث عن إجابة للتساؤلات التالية:

هل كان للآل ﴿ فَيْنُ مَذْهِبِ فَقَهِي؟

وإذا كان، فهل انضبط ودون، أم أنه ضاع فيها ضاع من مذاهب؟

وإذا كان محفوظاً، فهل تمثله تلك المذاهب التي تدعي الانتساب إليه، والتعويل في الأمر عليه؟

هذه التساؤلات: أسهرتني ليالي طوالاً، وأخذت مني أشهراً (1) ثقالاً، من البحث والتدقيق، والدراسة والتحقيق، والتفتيش في خبايا المصنفات، والتنقيب بين ثنايا المدونات، وجرد الأمهات، ومطالعة المصادر المهات، مع إعال الفكر وإنعام النظر وكثرة الدعاء ودوام الالتجاء، مما أحتسب أجره عند من لا يخيب من رجاه، ولا يضيع عمل من قصد رضاه.

فأما السؤال الأول: وهو هل كان للآل رضوان الله عليهم مذهب فقهي؟

<sup>(1)</sup> استغرق البحث منى قرابة السنتين والنصف، تخللتها انقطاعات يسيرة.

فيمكن معرفة الإجابة عليه من خلال مسالك:

المسلك الأول: بالنظر في طبيعة نشوء المذاهب الفقهية.

والمسلك الثاني: بملاحظة أقوال الآل رضوان الله عليهم، المشعرة بأن لم مذهباً، أو المنبئة بأن لديهم كياناً.

والمسلك الثالث: بتأمل أقوال العلماء والمؤرخين في المسألة.

والمسلك الرابع: بتتبع مرويات الآل رضوان الله عليهم، وجمع آرائهم الفقهية، فيما لو كانت موجودة محفوظة.

وسنعرض لهذه المسالك باختصار - بحوله تعالى - فنقول:

أما المسلك الأول: فإنه بالتأمل في طبيعة نشوء المذاهب الفقهية، وتكونها، نجد أنها تقوم على ركائز ثلاث:

الركيزة الأولى: علم صاحب المذهب، وتقدمه في الفنون، فمن يفتقد العلم فسوف لن يلتف حوله أحد، في الظروف الطبيعية (1).

الركيزة الثانية: تصدره للناس تدريساً أو إفتاءً أو تأليفاً.

الركيزة الثالثة: التفاف الناس حوله، وانتهالهم من معينه.

ولا بد من اجتماع تلكم الركائز الثلاث، فقد لا يكفي توافر العلم للعالم ما لم يتصدر للناس، فكم من عالم يموت وعلمه في صدره لم يبلغه، وقد لا ينفعه تصدره للناس ما لم يوجد منهم التفاف حوله، وإقبال عليه، إذ قد يتصدر البعض للإفادة وهو متأهل لها جدير بها، ولكن لا يلتف الناس حوله، لسبب أو لآخر كالتشويه له أو التحذير منه، أو لخلل عنده في التعليم، أو قصور لديه في التفهيم، أو لعزوف الناس عنه، أو نفورهم منه.

<sup>(1)</sup> قيدت ذلك بالظروف الطبيعية؛ لأن ثمة أموراً استثنائية، قد تؤثر في ذلك من نحو تدخل الحكام والسياسات، فقد تجعل من الجاهل إماماً، وفي التاريخ شواهد للمتتبع.

وفي مسألتنا هذه نجد أن للآل رضوان الله عليهم النصيب الأوفر والحظ الأكبر من تلكم الركائز الثلاث.

#### فأما علمهم:

فهم معدن العلم، وحملته، وهو محل تسليم عند الجميع، فلا أجدني مضطراً لإقامة الأدلة عليه (1).

#### وأما تصدرهم للناس:

فمشتهر معلوم، خصوصاً الإمام علي والباقر والصادق على ، وما روايات بحثنا هذا - عنهم - إلا دليل على ذلك.

ومع ذلك أشير إلى ما ذكره الإمام ابن حجر الهيتمي عن الإمامين الباقر والصادق والصادق والصادق والصادق والصادق والصادق والصادق والصادق من كتابه الصواعق المحرقة حيث قال عن الباقر (2: 585): (أبو جعفر محمد الباقر سمي بذلك من بقر الأرض أي شقها وأثار مخبئاتها ومكامنها، فكذلك هو أظهر من مخبئات كنوز المعارف وحقائق الأحكام والحكم واللطائف ما لا يخفى إلا على منظمس البصيرة أو فاسد الطوية والسريرة، ومن ثم قيل فيه: هو باقر العلم وجامعه وشاهر علمه).

وقال عن الصادق (2: 586): (جعفر الصادق ومن ثم كان خليفته ووصيه ونقل الناس عنه من العلوم ما سارت به الركبان، وانتشر صيته في جميع البلدان، وروى عنه الأئمة الأكابر كيحيى بن سعيد، وابن جريج،

الحكم عنده كأنه متعلم.

<sup>(1)</sup> وسأشير إلى نبذٍ من أعلمية على بن أبي طالب عِينَكُ في ثالث مسائل التمهيد، وخذ قولاً في باقر العلم أبي جعفر محمد بن علي، ففي حلية الأولياء (3: 186) عن عبد الله بن عطاء قال: ما رأيت العلماء عند أحد أصغر علما منهم عند أبي جعفر، لقد رأيت

والسفيانين، وأبي حنيفة، وشعبة، وأيوب السختياني)(1).

وقد روى الحافظ ابن عدي في الكامل (2: 132) بسنده عن عمرو بن ثابت قال: رأيت جعفر بن محمد واقفاً عند الجمرة العظمى، وهو يقول: سلوني سلوني.

وكذلك كان الإمام على بن موسى الرضا متصدياً للتدريس، ومتصدراً للفتوى، ومما يشعر بذلك، ويدل عليه، ما في كتاب «القضاء والقدر» للبيهقي (1: 426) رقم (402): أخبرنا أبو عبد الله الحافظ، قال: سمعت أبا الحسن عبد الله بن محمد بن علي بن الحسن بن جعفر بن موسى بن جعفر المعروف بالموسوي بمدينة رسول الله على في الروضة يقول: سمعت أبي يذكر عن آبائه، أن علي بن موسى الرضا كان يقعد في الروضة وهو شاب يذكر عن آبائه، أن علي بن موسى الرضا كان يقعد في الروضة وهو شاب ملتحف بمطرف خز فيسأله الناس ومشايخ العلماء في المسجد فسئل عن القدر فقال:قال الله عز من قائل: ﴿ إِنَّ ٱلْمُجْرِمِينَ فِي ضَلَالٍ وَسُعُرٍ ﴿ اللهُ يَوْمُ يُسْحَبُونَ القدر فقال:قال الله عز من قائل: ﴿ إِنَّ ٱلْمُجْرِمِينَ فِي ضَلَالٍ وَسُعُرٍ ﴿ اللهُ يَوْمُ يُسْحَبُونَ } القدر فقال:قال الله عز من قائل: ﴿ إِنَّ ٱلْمُجْرِمِينَ فِي ضَلَالٍ وَسُعُرٍ ﴿ اللهُ يَوْمُ يُسْحَبُونَ } القدر فقال:قال الله عز من قائل: ﴿ إِنَّ ٱلْمُجْرِمِينَ فِي ضَلَالٍ وَسُعُرٍ ﴿ اللهُ اللهُ عَز من قائل: ﴿ إِنَّ ٱلْمُجْرِمِينَ فِي ضَلَالٍ وَسُعُرٍ ﴿ اللهُ الله عَز من قائل: ﴿ إِنَّ ٱلْمُجْرِمِينَ فِي ضَلَالٍ وَسُعُرٍ ﴿ اللهُ الله عَز من قائل: ﴿ إِنَّ ٱلْمُجْرِمِينَ فِي ضَلَالٍ وَسُعُرٍ ﴿ اللهُ اللهُ عَز من قائل: ﴿ إِنَّ ٱلْمُعْرِمِينَ فِي ضَلَالٍ وَسُعُرٍ ﴾ القدر فقال:قال الله عَز من قائل: ﴿ إِنَّ ٱلْمُعْرَمِينَ فِي ضَلَالٍ وَسُعَدِينَ فِي اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَنْ مِنْ قائل: ﴿ إِنَّ ٱلْمُعْرِمِينَ فِي ضَلَالُولُ عَلَى وَجُوهِهِ عَمْ ذُوفُوا مَسَ سَقَرَ اللهُ اللهُ عَنْ مِنْ قائل اللهُ عَلَالَ اللهُ عَزْ مِنْ قائل اللهُ عَلَالُهُ اللهُ عَلَالًا عَنْ اللهُ عَلَالُهُ اللهُ عَلَالُهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَالُهُ عَلَالُهُ اللهُ عَلَالُهُ اللهُ عَلَالَاللهُ عَلَالًا عَلَالُهُ اللهُ عَلَالُهُ اللهُ عَلَالُهُ اللهُ عَلَالُهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَالُهُ اللهُ اللهُ

فانظر إلى تصدره في مكان كالروضة، وتأمل في سؤال الناس له، بل ومشائخ العلماء، إن كان السؤال في الرواية متعلقاً بالناس ومشائخ العلماء (2)

\_\_\_

<sup>(1)</sup> شكك بعضهم في تتلمذ الإمامين: أبي حنيفة ومالك عند الإمام الصادق، وكتب التراجم كفيلة بإزالة شكه لو أراد، وأكتفي هنا بنقل عن الإمام ابن الجزري في كتابه «مناقب الأسد الغالب» (70) يقول فيه: (وثبت عندنا أن كلاً من الإمام مالك وأبي حنيفة رحمها الله صحب الإمام أبا عبد الله جعفر بن محمد الصادق حتى قال: أبو حنيفة ما رأيت أفقه منه، وقد دخلني منه من الهيبة ما لم يدخلني المنصور).

<sup>(2)</sup> لأن المعنى سيكون: أن الناس ومشائخ العلماء كانوا يسألونه.

وإن كان السؤال متعلقاً بالناس فقط (1): فانظر إلى إقبال الناس عليه مع صغر سنه وتقديمهم له على المشائخ.

ولذلك قال الحافظ ابن حجر في ترجمته من كتابه تهذيب التهذيب (7: 339): (وكان يفتي في مسجد رسول الله عليه وهو ابن نيف وعشرين سنة).

#### وأما التفاف الناس حولهم:

فلا يختلف في وجود من التف حول الآل رضوان الله عليهم، ونهل من صافي معينهم، وعذب سلسبيلهم، وبالذات الإمام علي والباقر والصادق هيئهم، ومطالعة سريعة لتراجمهم، والرواة عنهم، تصدق ذلك<sup>2</sup>.

وبهذا المسلك يظهر أنه كان لهم مذهب وأي مذهب، في المذهب إلا توافر العلم، وتبليغه، وحمل الناس له.

وأما المسلك الثاني: وهو ما قد يفهم من أقوال الآل عِشَهُ، في أن لهم مذهباً أو كياناً ونحو ذلك، فإن المتتبع لأقوالهم في هذا الشأن، والمتأمل في إشاراتهم، يستشف منها تبنيهم لمذهب، واختصاصهم بجهاعة، فمن ذلك (٥):

- قول الإمام الحسين ويشنه ، كما رواه عنه الحميدي قال: حدثنا

<sup>(1)</sup> لأن المعنى سيكون: أن الناس كانوا يسألونه - وهو شاب - ويقبلون عليه، مع توافر المشائخ من العلماء في المسجد.

<sup>(2)</sup> وإن كان الالتفات ليس كها يليق بآل البيت (بسبب الظروف العصيبة التي مر بها أهل البيت، إضافة إلى توجس بعض المحدثين، كها سيأتي) إلا أن أصل الالتفات حاصل.

<sup>(3)</sup> وقد ورد في جملة من الأحاديث المرفوعة إلى النبي صلى الله عليه وآله وسلم تقارب العشرين رواية - ذكر شيعة أهل البيت أو شيعة على، ونحو ذلك، ذكرت أهمها في بحث: "الآيات التي قيل بنزولها في أهل البيت"، فليراجعها من شاء.

سفيان عن عبد الله بن شريك، قال: قال الحسين: «نبعث نحن وشيعتنا كهاتين، وأشار بالسبابة والوسطى» والرواية ذكرها الذهبي في ميزان الاعتدال (2: 439)،1.

- وقول الإمام على بن الحسين رضوان الله عليها، كما رواه عنه الحافظ أبو نعيم في حلية الأولياء (1: 86): (شيعتنا الذبل الشفاه، والإمام منا من دعا إلى طاعة الله).

- وقول الإمام علي بن الحسين وسين الحسين بن علي، فقال: (3): بسنده عن الزهري، قال: دخلنا على علي بن الحسين بن علي، فقال: يا زهري! فيم كنتم؟ قلت: تذاكرنا الصوم فأجمع رأيي ورأى أصحابي على أنه ليس من الصوم شيء واجب إلا شهر رمضان، فقال: يا زهري، ليس كها قلتم الصوم على أربعين وجهاً... - إلى أن قال - وأما صوم المريض وصوم المسافر، فإن العامة اختلفت فيه:

فقال بعضهم: يصوم، وقال قوم: لا يصوم، وقال قوم: إن شاء صام وإن شاء أفطر، وأما نحن فنقول: يفطر في الحالين جميعاً، فإن صام في السفر والمرض فعليه القضاء، قال الله من (فَعِدَةُ مُن أَيّامٍ ) [البقرة: 184].

(1) والحميدي وسفيان إمامان، وعبد الله بن شريك، وإن اختلف في حاله، لكن يكفيه توثيق أحمد وابن معين وغيرهما له، كها في ترجمته من الميزان، وتوثيق أبي زرعة وغيره

وشبهة الانقطاع منتفية، فقد روى ابن شريك عن بعض الصحابة وأدركهم كابن عمر وابن عباس وابن الزبير وجندب وغيرهم، ولم يرم بتدليس.

كما في تهذيب التهذيب (5: 223).

فتأمل قوله: (فإن العامة... وأما نحن...).

- وقول الإمام الباقر رضوان الله عليه، كما رواه عنه ابن عساكر في تاريخ دمشق (54: 291) بسنده إليه أنه قال: شيعتنا ثلاثة أصناف: صنف يأكلون الناس بنا، وصنف كالزجاج ينهشم، وصنف كالذهب الأحمر كلما أدخل النار ازداد جودة.، ورواه أيضاً أبو نعيم في الحلية (3: 183).

- وقول الإمام الباقر كما رواه الحافظ أبو نعيم في حلية الأولياء (3: 4 18): إن الله تعالى يلقي في قلوب شيعتنا الرعب، فإذا قام قائمنا وظهر مهدينا، كان الرجل أجرأ من ليث وأمضى من سنان.

- وقوله أيضاً كما في المصدر السابق: شيعتنا من أطاع الله عز وجل.

- وعن الإمام الصادق رضوان الله عليه، جاء في سير أعلام النبلاء (6: 257 - 258): بسند ابن عقده إلى أبي حنيفة، وسئل: من أفقه من رأيت؟ قال: ما رأيت أحداً أفقه من جعفر بن محمد، لما أقدمه المنصور الحيرة، بعث إلى فقال: يا أبا حنيفة، إن الناس قد فتنوا بجعفر بن محمد، فهيئ له من مسائلك الصعاب، فهيأت له أربعين مسألة.

ثم أتيت أبا جعفر، وجعفر جالس عن يمينه، فلم بصر ت بهما، دخلني لجعفر من الهيبة ما لا يدخلني لأبي جعفر، فسلمت وأذن لي، فجلست.

ثم التفت إلى جعفر، فقال: يا أبا عبد الله، تعرف هذا؟ قال: نعم، هذا أبو حنيفة، ثم أتبعها: قد أتانا.

ثم قال: يا أبا حنيفة، هات من مسائلك نسأل أبا عبد الله فابتدأت أسأله.

فكان يقول في المسألة: أنتم تقولون فيها كذا وكذا، وأهل المدينة يقولون كذا وكذا، ونحن نقول كذا وكذا، فربها تابعنا وربها تابع أهل المدينة، وربها خالفنا جميعا، حتى أتيت على أربعين مسألة ما أخرم منها مسألة.

ثم قال أبو حنيفة: أليس قد روينا أن أعلم الناس أعلمهم باختلاف الناس؟!).

فتأمل قول أبي حنيفة: (فكان يقول في المسألة: أنتم تقولون فيها كذا وكذا، وأهل المدينة يقولون كذا وكذا، ونحن نقول كذا وكذا، فربها تابعنا وربها تابع أهل المدينة، وربها خالفنا جميعاً).

وأصرح من ذلك وأصح ما رواه ابن أبي حاتم في تفسيره (8: 2786): عن أبيه، عن جعفر بن محمد، قال: (نزلت فينا وفي شيعتنا حتى إنا لنشفع ونشفع فلما رأى ذلك من ليس منهم، قالوا: ﴿ فَمَالَنَا مِن شَفِعِينَ ﴿ وَلَاصَدِيقٍ حَمِيمٍ ﴿ الشَعْرَاءَ:100-101].

وابن أبي حاتم وأبوه أبو حاتم الرازي: أئمة أثبات، والصادق هو الصادق.

وأما المسلك الثالث: وهو أقوال العلماء والمؤرخين، ففي الباب أقوال كثيرة، يفهم من مجموعها أن للآل مذهباً انفردوا به، وأتباعاً اختصوا بهم، ويمكن إجمال ذلك في أمور:

الأمر الأول: نصوص وردت عن جمع من الأئمة، تثبت أنه كان لآل البيت، قوم اختصوا بهم، وتشيعوا لهم، وهي حقيقة التمذهب بمذهبهم، ومما جاء في ذلك:

- ما رواه الحافظ أبو نعيم في حلية الأولياء (1: 86) بسنده إلى مجاهد أنه قال: (شيعة على الحلياء العلياء الذبل الشفاه الأخيار، الذين يعرفون بالرهبانية من أثر العبادة).

- وما رواه الحافظ أبو علي الصواف في فوائده رقم (23): ثنا بشر.، ثنا أبو نعيم، ثنا سفيان، عن يونس، عن الحسن قال: كان زياد يتبع الشيعة

يقتلهم، فبلغ ذلك الحسن بن علي فقال: اللهم تفرد بموت زياد، فإن في القتل كفارة.

- وما قاله الإمام أبو حاتم ابن حبان في ترجمة الإمام أبي الحسن علي بن موسى الرضا في كتابه «الثقات» (8: 456) من أنه: (يعتبر حديثه إذا روى عنه غير أولاده وشيعته وأبى الصلت خاصة، فإن الأخبار التي رويت عنه، وتبيّن أنها بواطيل، إنها الذنب فيها لأبى الصلت ولأولاده وشيعته؛ لأنه في نفسه كان أجل من أن يكذب).

والشاهد من النص: أن له شيعة يختصون به.

- وما قاله الشهرستاني في الملل والنحل (1: 161): (جعفر بن محمد الصادق: وهو ذو علم غزير في الدين، وأدب كامل في الحكمة، وزهد بالغ في الدنيا، وورع تام عن الشهوات، وقد أقام بالمدينة مدة يفيد الشيعة المنتمين إليه، ويفيض على الموالين له أسرار العلوم، ثم دخل العراق وأقام بها مدة).

- وما في ترجمة الإمام علي الهادي من كتاب الوافي في الوفيات: (وهو أبو الحسن الهادي بن الجواد بن الرضا بن الكاظم بن الصادق بن الباقر بن زين العابدين أحد الأئمة الاثني عشر عند الإمامية، كان قد سُعي به إلى المتوكّل، وقيل: إنَّ في منزله سلاحاً وكتباً وغيرها من شيعته وأوهموه أنَّه يطلب الأمر لنفسه).

الأمر الثاني: تصريحات من البعض بأن لهم مسائل وفتاوى، وفي ذلك يقول الحافظ الذهبي في سير أعلام النبلاء (4: 401) عن الإمام أبي جعفر محمد بن علي الباقر: (وليس هو بالمكثر، هو في الرواية كأبيه وابنه جعفر، ثلاثتهم لا يبلغ حديث (1) كل واحد منهم جزءاً ضخاً، ولكن لهم مسائل وفتاو).

\_

<sup>(1)</sup> يقصد: الحديث المرفوع عن النبي علياً.

وقال الإمام ابن القيم في كتابه إعلام الموقعين (1: 23) وهو يعدد المفتين في المدينة: (وكان من أهل الفتوى: أبان بن عثمان و... وعلي بن الحسين... وجعفر بن محمد بن علي).

وسبق في المسلك الأول أن الناس كانوا يسألون الإمام علي بن موسى الرضا ويستفتونه، ودلالة ذلك واضحة على المراد.

وأما الإمام على عيضه فأمره أظهر من شمس وأبين من أمس، وفي ذلك يقول الإمام ابن القيم في إعلام الموقعين (1: 21): (وأما علي بن أبي طالب عليه فانتشرت أحكامه وفتاويه).

الأمر الثالث - وهو الأصرح -: إثبات من بعض العلماء، وإقرار بأن لأهل البيت مذهباً، ومن ذلك:

- قول ابن خلدون في المقدمة (446): (وشذ<sup>(1)</sup> أهل البيت<sup>(2)</sup> بمذاهب ابتدعوها، وفقه انفردوا به، وبنوه على مذهبهم في تناول بعض الصحابة بالقدح، وعلى قولهم بعصمة الأئمة، ورفع الخلاف عن أقوالهم، وهي كلها أصول واهية، وشذّ بمثل ذلك الخوارج، ولم يحتفل الجمهور بمذاهبهم، بل أوسعوها جانب الإنكار والقدح، فلا نعرف شيئاً من مذاهبهم، ولا نروي كتبهم، ولا أثر لشيء منها إلا في مواطنهم، فكتب الشيعة في بلادهم، وحيث كانت دولتهم قائمة...).

<sup>(1)</sup> حقاً لا أدري بهاذا أعلق، وكيف أقول سوى: إنا لله وإنا إليه راجعون.

<sup>(2)</sup> احتمل بعضهم أن يكون مراد ابن خلدون: شيعة أهل البيت لا أهل البيت؛ لأنه ذكر أموراً تعرف عن الشيعة لا عن أهل البيت كتناول بعض الصحابة والقول بالعصمة، ويشكل على هذا الاحتمال – مع كونه مخالفاً لصريح قوله – أن ابن خلدون يرى أن أهل البيت يقولون بالعصمة للأئمة، فقد قال في معرض كلامه عن مؤسس دولة الموحدين المعروف بالمهدي في المقدمة (230) ما نصه: (وكان يرى رأي أهل البيت في الإمام المعصوم وأنه لا بد منه في كل زمان يحفظ بوجوده نظام هذا العالم).

فقد أقر بأن لأهل البيت مذهباً وإن وصمهم فيه بالشذوذ والابتداع، واعترف لهم بفقه وإن عابه بالتفرد.

- وأصرح من ذلك، قول الشيخ وهبة الزحيلي في كتابه الفقه الإسلامي وأدلته (1: 58) في معرض ترجمته لأئمة المذاهب الفقهية: (سابعاً: الإمام أبو عبد الله جعفر الصادق بن محمد الباقر بن علي زين العابدين بن الحسين السبط، مؤسس مذهب الإمامية).

وأما المسلك الرابع: وهو تتبع أقوال الآل رضوان الله عليهم، وجمع آرائهم الفقهية، فيها لو كانت موجودة محفوظة:

فبحثنا هذا، يقرر أن لهم أقوالاً كثيرة قد حفظت، وتناقلها الفقهاء والمحدثون، ومن تلك الأقوال ما وافقوا فيها غيرهم، ومنها ما انفردوا به، وهو برهان وجود مذهب.

ومن خلال ما سبق: فإن المسالك الأربعة، تجيب على السؤال الأول، وتؤكد أنه كان للآل رضوان الله عليهم مذهب فقهي، حتى إن ذلك ليكاد يكون «أبين من أمس، وأظهر من شمس».

**وأما السؤال الثاني**: وهو إذا كان لهم مذهب فيها مضى، فهل انضبط ودون، أم أنه ضاع واندرس فيها ضاع واندرس من مذاهب؟

فالإجابة عليه باختصار:

أما أهل السنة: فلا وجود له عندهم كمذهب مستقل، وإن كانوا قد حفظوا كثيراً من مسائله، ونقلوا وفيراً من دلائله، في ثنايا المصنفات، وبطون المدونات، كما سيأتي.

وهم مع اعترافهم بعدم حفظهم مذهب الآل رضوان الله عليهم، وضبط مسائله وتدوينها بنحو متكامل، ينكر أكثرهم أن يكون غيرهم قد فعل ذلك، فيؤكدون: أنه قد ضاع واندرس، كسائر مذاهب السلف الفقهية التي اندرست معالمها، وانمحت آثارها، إلا من نتفٍ من المسائل، وشذرٍ من الفتاوى.

ويلقي بعضهم باللائمة في ذلك على الشيعة، وفي ذلك يقول الإمام ابن القسيم في إعسلام المسوقعين (1:12): (وأمساعسلي بسن أي طالب عليته فانتشرت أحكامه وفتاويه، ولكن قاتل الله الشيعة، فإنهم أفسدوا كثيراً من علمه بالكذب عليه؛ ولهذا تجد أصحاب الحديث، من أهل الصحيح لا يعتمدون من حديثه وفتواه، إلا ما كان من طريق أهل بيته، وأصحاب عبد الله بن مسعود كعبيدة السلماني، وشريح، وأبي وائل، ونحوهم، وكان موني وكرم وجهه، يشكو عدم حملة العلم الذي أودعه، كما قال: إن ههنا علماً لو أصبت له حملة).

ويقول الدكتور طه الدليمي في كتابه «أسطورة المذهب الجعفري» تحت عنوان: ضياع فقه جعفر لدى أهل السنة والشيعة، ما نصه: (لقد كثر الكذب على جعفر؛ لهذا تحاشى العلماء الأمناء كثرة الرواية عنه؛ فضاع فقهه! وما موجود بين أيدينا اليوم مما يوثق به عنه نتف متفرقة لا تشكل مذهباً، وما سواها غالبه أكاذيب نسبت إليه تحاشتها الكتب الموثوقة).

ويشتد الحال مع من دون جعفر بن محمد من أبنائه، فمع اشتهارهم

<sup>(1)</sup> إنها قلت أكثرهم؛ لأنه سيأتي في خاتمة البحث أنه يفهم من كلام جمع من أهل العلم غير ذلك، وسبق عن ابن خلدون ما يفيد بقاء مذهبهم، وإن حكم عليه هو بالشذوذ، فلاحظ.

بالعلم، إلا أنك لتعجب من قول السمعاني في إمام كعلي بن موسى الرضا (والخلل في رواياته عن رواته، فإنه ما روى عنه إلا متروك) كما في ترجمة الإمام الرضا من تهذيب التهذيب (7: 340)

والذي يشكل على هذا الرأي: أنه إن كان الشيعة قد كذبوا على أهل البيت، أو إن كان لم يروعن بعض أهل البيت إلا متروك: فأين ثقات الرواة، وحفاظ الحديث، ولماذا يخلى بين أهل البيت وبين المتروكين والكذابين؟!

وعلى أية حالٍ فقد رأى البعض أن كذب الشيعة على الآل هو سبب ضياع فقههم، أو إفساد كثير من علمهم، بينها يرى آخرون أن لمحاربة الحكام من أمويين وعباسيين لآل البيت أكبر الأثر في اختفاء كثير من آثارهم عن جمهور المسلمين، وفي ذلك يقول الشيخ أبو زهرة كها في كتابه «الإمام الصادق» (162): (وإذا كان لنا أن نعرف السبب الذي من أجله اختفى عن جمهور المسلمين بعض مرويات على وفقهه، فإنا نقول: إنه لابد أن يكون للحكم الأموي أثر في اختفاء كثير من آثار على في القضاء والإفتاء؛ لأنه ليس من المعقول أن يلعنوا علياً فوق المنابر (1)، وأن يتركوا العلهاء يتحدثون بعلمه، من المعقول أن يلعنوا علياً فوق المنابر (1)، وأن يتركوا العلهاء يتحدثون بعلمه،

<sup>(1)</sup> مع تسالم العلماء وإطباقهم على ذكر مسألة سب أهل البيت ولعنهم على منابر الأمويين من جهة، واستفاضة الروايات والأخبار في إثباتها من أخرى، إلا أنه تحلو للبعض المكابرة، والإصرار على إنكار تلك الحقيقة المؤلمة، مكايدة للشيعة، ومناصرة لأصحاب هذه الفاجعة الشنيعة، وقد كنت في أواخر العام الرابع والعشرين بعد الأربعائة والألف من الهجرة النبوية، قد جمعت ما ورد في هذه المسألة ودرست أسانيدها في بحث أسميته «إيقاف الناظرين على سب الأمويين لأمير المؤمنين وآله الطاهرين» وفيه عشرات الروايات في المسألة وهي وإن كان فيها الصحيح والضعيف، إلا أنها بمجموعها تؤكد تلك الحقيقة، وأنا ملخص أهم ما ورد فيه هنا فأقول:

= الكلام في المسألة على جهتين:

الجهة الأولى: نصوص العلماء.

الجهة الثانية: الروايات.

فأما الجهة الأولى: فالأقوال فيها كثيرة جداً أكتفي هنا ببعضها، فمن ذلك:

- قول ابن عبد البر في الاستيعاب في أوائل ترجمته للإمام علي بن أبي طالب وفي أوائل ترجمته للإمام علي بن أبي طالب وفي أفي في الأسموا وعلواً ومحبة عند العلماء).
- وقول القرطبي في المفهم تعليقاً على قول معاوية لسعد: (ما منعك أن تسب أبا تراب) قال: (قول معاوية هذا يدل على أن بني أمية كانوا يسبون علياً ويتنقصونه... والتصريح بالسب وقبيح القول إنها كان يفعله جهال بني أمية وسفلتهم، وأما معاوية فحاشاه من ذلك...) نقلاً من إكمال الإكمال للآبي (6: 224).
- وفي فيض القدير (6: 354): (قال القرطبي... وبالجملة فبنو أمية قابلوا وصية المصطفى على أهل بيته وأمته بالمخالفة والعقوق فسفكوا دماءهم وسبوا نساءهم وأسروا صغارهم وخربوا ديارهم وجحدوا شرفهم وفضلهم واستباحوا نسلهم وسبيهم وسبهم، فخالفوا رسول الله على وصيته وقابلوه بنقيض قصده وأمنيته، فيا خجلهم إذا التقوا بين يديه، ويا فضيحتهم يوم يعرضون عليه).
- وفي معجم البلدان (3: 191) في ذكر سجستان قال العلامة ياقوت الحموي: (قال الرهني: وأجل من هذا كله أنه لعن علي بن أبي طالب على منابر الشرق والغرب ولم يلعن على منبرها إلا مرة، وامتنعوا على بني أمية... وأي شرف أعظم من امتناعهم من لعن أخى رسول الله على منبرهم وهو يلعن على منابر الحرمين مكة والمدينة).

- وقال ابن حجر في فتح الباري (7: 71): (فنجمت طائفة أخرى حاربوه ثم اشتد الخطب فتنقصوه واتخذوا لعنه على المنابر سنة، ووافقهم الخوارج على بغضه وزادوا حتى كفروه مضموما ذلك منهم إلى عثمان).

- = وقد عقد الإمام الباعوني الشافعي المتوفى سنة 871 للهجرة في كتابه جواهر المطالب في مناقب الإمام على (2: 299) لهذه المسألة باباً أورد تحته جملة من الروايات، فقال: (الباب الثاني والسبعون فيها اعتمده معاوية وسنه من لعن على عليسته على المنابر، وكتابته بذلك إلى الآفاق، وما قال (في ذلك) وقيل له).
- وقول علي القاري في شم العوارض(45): (ثم أحدث بنو أمية سب علي وأتباعه في الخطبة مدة معينة، إلى أن أظهر الله سبحانه عمر بن عبد العزيز).
  - وفي الباب نقولات أخرى كثيرة ليس هذا مجال استقصائها.
- ومن أغرب النقول في هذا الباب ما جاء في تهذيب التهذيب للحافظ ابن حجر
   (7: 280): (وقال المقري: كان بنو أمية إذا سمعوا بمولود اسمه علي قتلوه).

وأما الجهة الثانية: وهي الروايات فهي على نوعين:

النوع الأول: ما ورد من سب بني أمية أو بني مروان عموماً، ومن ذلك:

- قال الإمام ابن عبد البر في الاستيعاب: (536) دار الإعلام: (وروى ابن وهب عن حفص بن ميسرة عن عامر بن عبد الله بن الزبير أنه سمع ابناً له ينتقص علياً فقال: يا بني إياك والعودة إلى ذلك فإن بني مروان شتموه ستين سنة فلم يزده الله بذلك إلى رفعة) وسند الرواية صحيح.
- وفي البداية والنهاية لابن كثير (13: 20،21): (وحج بالناس في هذه السنة أمير المؤمنين هشام بن عبد الملك... وتلقاه فيمن تلقاه سعيد بن عبد الله بن الوليد بن عثمان بن عفان فقال له: يا أمير المؤمنين: إن أهل بيتك في مثل هذه المواطن الصالحة لم يزالوا يلعنون أبا تراب فالعنه أنت أيضاً قال أبو الزناد: فشق ذلك على هشام واستثقله...).
- وفي تاريخ الإسلام للذهبي (1: 449): (وروى عمر بن علي بن الحسين، عن أبيه قال: قال مروان: ما كان في القوم أدفع عن صاحبنا من صاحبكم يعني علياً عن

عثمان، قال: فقلت: ما بالكم تسبونه على المنابر؟! قال: لا يستقيم الأمر إلا بذلك. رواه ابن أبي خيثمة بإسناد قوي عن عمر).

- وفي الطبقات لابن سعد (5: 394) عن أبي مخنف قال: كان الولاة من بني أمية قبل عمر بن عبد العزيز يشتمون رجلاً ا فلما ولي هو أمسك عن ذلك فقال كثير عزة: وَلَيت فلت تشتم علياً ولم تُخف \* \* برياً ولم تَتبع مقالة مجرم

النوع الثاني: ما ورد من سب بعض بني أمية، وهو على أقسام:

القسم الأول: ما ورد عن معاوية بن أبي سفيان، والروايات عنه على أضرب:

الضرب الأول: ما ورد من سبه لأمير المؤمنين علي بن أبي طالب، ومن ذلك:

- ما في تاريخ ابن جرير (6: 37، 38)، والبداية والنهاية لابن كثير (10: 575، 56) أن معاوية كان يلعن في قنوته علياً وحسناً وحسيناً وابن عباس والأشتر. والرواية مضعفة لأجل أبي مخنف لوط بن يحيى.
- ما في سنن ابن ماجة رقم(121) وابن أبي شيبة رقم(32078) عن عبد الرحمن بن سابط عن سعد قال: قدم معاوية في بعض حجاته فأتاه سعد فذكروا علياً فنال منه معاوية فغضب سعد...الخ وقد صححه الشيخ الألباني في صحيح ابن ماجة، وفي السلسلة الصحيحة (4: 335).
  - ما جاء في شروط الصلح بينه وبين الحسن وفيه: ألاَّ يُسب علي، فلم يجب.

فقال: لا يسب وهو يسمع. رواه ابن سعد القسم المفقود الطبقة الخامسة تحقيق السلمي (1: 319) رقم (282) وأورده ابن كثير في البداية (11: 132) وابن الأثير في الكامل.

( 3/ 405 ) ونقله عن ابن سعد الذهبي في السير ( 3: 163 – 164 ) ورواه ابن عساكر من طريقه (14: 89 ) طبعة إحياء التراث.

وفي الرواية ضعف لأجل حال مجالد بن سعيد، وللانقطاع بينه وبين الراوي عنه وهو أبو عبيد القاسم بن سلام.

- ما جاء في سير أعلام النبلاء (3: 269) عندما خطب الحسن بن علي بعد صلحه مع معاوية وقال: وإنا قد أعطينا معاوية بيعتنا، ورأينا أن حقن الدماء خير (وما أدري لعله فتنة لكم ومتاع إلى حين)، وأشار بيده إلى معاوية، فغضب معاوية، فخطب بعده خطبة عيية فاحشة، ثم نزل، وقال: ما أردت بقولك: فتنة لكم ومتاع ؟ قال: أردت بها ما أراد الله بها. وإسنادها صحيح.

الضرب الثاني: ما ورد أن علياً كان يسب في مجلس معاوية، ومن ذلك:

- ما رواه ابن سعد في الطبقات القسم المفقود تحقيق السلمي (1: 291) بسنده إلى الحسن بن على أنه قال لمعاوية بن حديج: أنت الشاتم علياً عند ابن آكلة الأكباد؟! أما والله لئن وردت الحوض – ولن ترده – لترنّه مشمراً عن ساقه حاسراً عن ذراعيه يذود عنه المنافقين.

قلت: وقد أخرجه الطبراني في الكبير ( 3: 1918 ) من طريقين، وقال الهيثمي في المجمع (9: 131): رواه الطبراني بإسنادين في أحدهما علي بن أبي طلحة مولى بني أمية ولم أعرفه، وبقية رجاله ثقات، والآخر ضعيف...).

- في مسند الإمام أحمد (38: 30) بسنده أن بريده دخل على معاوية فإذا رجل يتكلم فقال بريدة: يا معاوية تأذن لي في الكلام؟ فقال: نعم - وهو يرى أنه سيتكلم بمثل ما قال الآخر - فقال بريده: سمعت النبي ص يقول: (إني لأرجو أن أشفع يوم القيامة عدد ما على الأرض من شجرة ومدرة) قال: نرجوها أنت يا معاوية ولا يرجوها على بن أبي طالب.

وقد علق السندي في حاشيته على مسند أحمد على قوله: فإذا رجل يتكلم، بقوله: (أى بكلام مكروه في شأن على عليشنائه ).

وفي سند الرواية ضعف لأجل أبي إسرائيل إسماعيل بن خليفة العبسي.

- وروى ابن أبي عاصم في كتابه السنة بسنده عن عبد الرحمن بن البيلمإني قال: كنا عند معاوية فقام رجل فسب علي بن أبي طالب ا وسب وسب، فقام سعيد بن زيد بن عمرو بن نفيل فقال: يا معاوية ألا أري يسب علياً بين يديك و لا تغير؟...

وفي الرواية ضعف.

= الضرب الثالث: ما ورد أن معاوية أمر أو أوصى بسب على وللشُّف ، ومن ذلك:

- ما جاء في صحيح مسلم ( 6170 ) عن عامر بن سعد بن أبي وقاص أمر معاوية سعداً فقال: ما منعك أن نسب أبا تراب... الحديث).
- ما جاء في سير أعلام النبلاء (3: 466) حيث يقول الذهبي: وقيل إن رسول معاوية عرض عليهم (يعني: أصحاب حجر بن عدي) البراءة من رجل والتوبة. ولم أقف على سند الرواية لأحكم عليه.
- ما رواه ابن جرير (6: 141) في تاريخه حوادث سنة (51) وابن الأثير في الكامل ( 3/ 472) أن معاوية لما ولى المغيرة على الكوفة قال: ولست تاركاً إيصاءك بخصله: لا تترك شتم علي وذمه )، والرواية ضعيفة لأجل أبي مخنف وهشام بن محمد الكلبي.

الضرب الرابع: بعض ما ورد عن عمال معاوية، وأكتفي هنا بذكر أهم ما ورد عن ثلاثةٍ من عماله، هم: المغيرة بن شعبة، وزياد بن أبيه، وبسر بن أرطأه، فأقول:

#### أما المغيرة بن شعبة:

فالروايات في نيله من على عِينَهُ كثيرة جداً منها:

- في مسند أحمد بن حنبل (32: 43) عن قطبة بن مالك عم قال: نال المغيرة بن شعبة من علي فقال زيد بن أرقم: قد علمت أن رسول الله على كان ينهى عن سب الموتى فلم تسب علياً وقد مات؟ وانظر الطراني في أكبر معاجمه رقم (4973)
- و (4974) و(4985) ورواه الحاكم في المستدرك (1: 541) وقال: (هذا حديث صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه هكذا...).
- وفي تاريخ الطبري (5: 129 ) والبداية (11: 229 ) والكامل لابن الأثير (3: 472 ) أن المغيرة كان إذا ذكر في خطبته علياً ينتقصه ويذمه.
- وقد أسنده الطبري هناك وفيه هشام بن محمد وأبو مخنف مضعفان.

وإسناده صحيح، وقد رواه جمع من الأئمة بالسند نفسه فلم أطل بذكرهم.

- وفي مسند أحمد (3: 177) برقم (1631) عن عبد الرحمن بن الأخنس قال: خطبنا المغيرة ابن شعبة فنال من على عمين الشيئة ... وإسناده حسن.
- وفي مسند أحمد (3: 181) رقم (1638) عن عبد الله بن ظالم قال: خطب المغيرة بن شعبة فنال من علي فخرج سعيد بن زيد فقال: ألا تعجب من هذا يسب علياً ا... وإسناده حسن.
- وفي مسند أحمد (3: 185) برقم (1644) عن عبد الله بن ظالم المازني قال: لما خرج معاوية من الكوفة استعمل المغيرة بن شعبة، قال: فأقام خطباء يقعون في علي، قال وأنا إلى جنب سعيد بن زيد بن عمرو بن نفيل، قال: فغضب فقام فأخذ بيدي فتبعته، فقال: ألا ترى إلى هذا الرجل الظالم لنفسه الذي يأمر بلعن رجل من أهل الجنة...

وأما زياد بن أبيه:

#### فمها جاء عنه:

- ما رواه ابن أبي الدنيا في كتابه المحتضرين رقم (121) بسنده عن عبد الرحمن بن السائب قال: جمع زياد أهل الكوفة فملأ منهم المسجد والرحبة والقصر ليعرضهم على البراءة من علي بن أبي طالب...) وانظر المنتظم لابن الجوزي (5: 262، 263) والبداية (11: 261) وفي إسناده ضعف.
- وذكر ابن الأثير (3: 477) وقبله الطبري (5: 135) طلب زياد لصيفي بن فسيل الشيباني ومساومته له على النيل من على فأبى وضربه له فأبى ثم قول زياد له: لتلعننه أو لأضربن عنقك قال: لا أفعل فأوثقوه حديداً وحبسوه.

= وسند الرواية ضعيف لأجل أبي مخنف ومجالد بن سعيد.

- وفي مسند أبي يعلي رقم (777) بسنده عن أبي بكر بن خالد بن عرفطة أنه أتى سعد بن مالك فقال: بلغني أنكم تعرضون على سب علي بالكوفة فهل سببته؟ قال: معاذ الله...

قال الحافظ في الفتح (7: 93): ( وعند أبي يعلي عن سعد من وجه آخر لا بأس به..) وقال الهيثمي في المجمع (9: 130): (إسناده حسن).

### وأما بسر بن أرطأه:

فمما ورد عنه ما رواه الطبري في تاريخه (5: 86) عن علي بن محمد قال: خطب بسر على منبر البصرة، فشتم علياً عليشَهُ...، وهو في كامل ابن الأثير (3: 414).

القسم الثاني: ما ورد عن عمرو بن العاص:

قال الإمام ابن حجر الهيتمي في كتابه تطهير الجنان(55): (بسند رجاله رجال الصحيح إلا واحد مختلف فيه لكن قواه الذهبي أن عمراً صعد المنبر فوقع في علي، ثم فعل مثله المغيرة...).

#### القسم الثالث: ما ورد عن مروان بن الحكم، ومن ذلك:

- ما في صحيح مسلم (4: 1874) رقم (2409) عن سهل بن سعد قال: استعمل على المدينة رجل من آل مروان قال: فذعا سهل بن سعد فأمره أن يشتم علياً، قال: فأبى سهل، فقال له: أما إذا أبيت فقل: لعن الله أبا التراب...

- وفي صحيح البخاري (3: 1358) أن رجلاً جاء إلى سهل بن سعد فقال: هذا فلان - لأمير المدينة - يدعو علياً عند المنبر قال: فيقول ماذا ؟ قال: يقول له: أبو تراب فضحك، قال والله ما سهاه إلا النبي على وما كان والله له اسم أحب إليه منه...=

.(5879:6)

= وعند شرح قوله: ( يدعو علياً ) قال ابن حجر ( 3: 90 ): في رواية الطبراني من وجه آخر عن عبد العزيز بن أبي حازم يدعوك لتسب علياً). وانظر المعجم الكبير للطبراني

قلت: ورواها الطبري (2: 262) فقال: ثنا محمد بن عبيد المحاربي عن عبد العزيز عن أبيه: قيل لسهل: إن أمير المدينة يريد أن يبعث إليك لتسب علياً عند المنبر، قال كيف أقول: قال تقول: أبا تراب فقال: والله ماسهاه إلا...

- وروى ابن سعد في الطبقات (1: 370) بسند لا بأس به عن عمير بن إسحاق قال: (كان مروان أميراً علينا فكان يسب رجلاً، ثم عزل بسعيد بن العاص وكان سعيد لا يسبه ثم أعيد مروان فكان يسب فقيل للحسن: ألا تسمع ما يقول ؟ فجعل لا يرد شيئاً وساق حكاية...).

وأخرجه ابن عساكر من طريق ابن سعد ( 60 213 )، وذكره الذهبي في السير ( 3: 477 ) وعزاه لابن سعد.

وروى ابن سعد كها في القسم المفقود من الطبقات الذي أخرجه السلمي رقم (375) عن أبي يحيى قال: كنت بين الحسن بن علي والحسين ومروان بن الحكم، والحسين يسابّ مروان فجعل الحسن ينهي الحسين حتى قال مروان: إنكم أهل بيت ملعونون قال فغضب الحسن وقال: ويلك قلت أهل بيت ملعونين، فو الله لقد لعن الله أباك على لسان نبيه وأنت في صلبه) كها أخرجه الطبراني ( 3 : 85 ) رقم (2740 ) وأبو يعلي (6764) وقال محقق أبي يعلى الشيخ حسين سليم أسد: إسناده صحيح.

- وأخرج ابن سعد أيضاً برقم (318) عن جويرية بن أسهاء: لما مات الحسن بكى عليه مروان في جنازته فقال له الحسين: أتبكيه وقد كنت تجرعه ما تجرعه؟ فقال: إني كنت أفعل ذلك إلى أحلك من هذا وأشار بيده إلى الجبل) ونقله ابن كثير في البداية والنهاية (11: 198). وفي السند انقطاع فإن جويرية لم يدرك الحسن بن على.

- وروى ابن أبي خيثمة في تاريخه (2: 1794): بسنده عن مهاجر بن بن مسمار قال: أخبرتني عائشة بنت سعد أن مروان كان يعود سعد بن أبي وقاص وعنده = = أبو هريرة وهو يومئذ قاضٍ لمروان فقال سعد: ردوه، فقال أبو هريرة: سبحان الله؛ كهل قريش وأمير البلد جاء يعودك وكان حق ممشاه عليك أن ترده، فقال سعد: ائذنوا له فلها دخل مروان فأبصره سعد تولى بوجهه نحو سرير عائشة فأرعد سعد وقال: ويلك يا مروان أنه طاعتك - يعني أهل الشام - على شتم علي بن أبي طالب فغضب مروان فقام وخرج مغضباً. ولا بأس بسنده.

#### القسم الرابع: ما ورد عن عبد الملك بن مروان:

في تاريخ دمشق (13: 68):بسنده إلى الزبير قال: وكان عبد الملك بن مروان قد غضب غضبة له فكتب إلى هشام بن إسماعيل بن هشام بن الوليد بن المغيرة وهو عامله على المدينة وكانت بنت هشام بن إسهاعيل زوجة عبد الملك وأم ابنه هشام فكتب إليه أن أقم آل على يشتمون على بن أبي طالب وأقم آل عبد الله بن الزبير يشتمون عبد الله بن الزبير فقدم كتابه على هشام فأبي آل على وآل عبد الله بن الزبير وكتبوا وصاياهم فركبت أخت لهشام إليه وكانت جزلة عاقلة فقالت: يا هشام أتراك الذي يهلك عشيرته على يده راجع أمر المؤمنين، قال: ما أنا بفاعل، قالت: فإن كان لا بد من أمر فمر آل على يشتمون آل الزبير ومر آل الزبير يشتمون آل على، قال: هذه أفعلها فاستبشر الناس بذلك وكانت أهون عليهم، وكان أول من أقيم إلى جانب المرمر الحسن بن الحسن وكان رجلاً رقيق البشرة عليه يومئذ قميص كتان رقيقة، فقال له هشام: تكلم بسب آل الزبير، فقال: إن لآل الزبير رحماً أبلها ببلالها وأربها بربابها، يا قوم مالي أدعوكم إلى النجاة وتدعونني إلى النار، فقال هشام لحرسي عنده: اضرب فضربه سوطاً واحداً من فوق قميصه فخلص إلى جلده فشرخه حتى سال دمه تحت قدمه في المرمر، فقام أبو هاشم عبد الله بن محمد بن على فقال: أنا دونه أكفيك أيها الأمير، فقال في آل الزبير وشتمهم، ولم يحضر على بن الحسين كان مريضاً أو تمارض، ولم يحضر عامر بن عبد الله بن الزبير فهم هشام أن يرسل إليه، فقيل له: إنه لا يفعل أفتقتله؟ فأمسك عنه، وحضر من آل الزبير من كفاه، وكان عامر يقول: إن الله لم يرفع شيئاً فاستطاع الناس خفضه، انظروا إلى ما يصنع بنو أمية يخفضون علياً ويغرون بشتمه وما يزيده الله بذلك إلا رفعة.

وينقلون فتاويه وأقواله للناس<sup>(1)</sup>، وخصوصاً ما كان يتصل منها بأساس الحكم الإسلامي، والعراق الذي عاش فيه علي وفيه انبثق علمه كان يحكمه في صدر الدولة الأموية ووسطها حكام غلاظ شداد لا يمكن أن يتركوا آراء على تسري في وسط الجماهير الإسلامية، وهم الذين يخلقون

= - وفي كتاب الدعاء للطبراني (238): بسنده عن عبد الله بن زرير قال: قال لي عبد الله بن مروان: ما حملك على حب أبي تراب إلا أنك أعرابي جاف؟ فقلت: والله لقد قرأت القرآن قبل أن يجتمع أبويك، لقد علمني سورتين علمهما إياه رسول الله والمرابقة ما علمتهما أنت ولا أبوك...

القسم الخامس: ما ورد عن سليان بن عبد الملك:

روى أبو نعيم في حلية الأولياء (5: 15، 16) في ترجمة طلحة ابن مصرف قصة اجتهاعه بسليهان بن عبد الملك، وفيها قول سليهان له: (سب علياً، قال: لا أسبه، قال: والله لا أسبه، قال: والله لا أسبه قال: والله لا أسبه قال: فأمر بضرب عنقك، وفي آخر القصة أنه عفى عن قتله.

كانت تلك خلاصة لأهم ما ورد من سب بني أمية لأهل بيت النبوة المطهرين، وفي الباب روايات أخرى كثيرة تركتها اختصاراً، وإنها كتبت هذه الحاشية المطولة لما رأيت من محاولة البعض إخفاء الحقائق، والافتئات على التاريخ، في الوقت الذي يتهم فيه من يقول الحقيقة: بأنهم يشوهون التاريخ الإسلامي، ويختلقون مثل هذه الدعاوي!

(1) ولذلك كان بعضهم إذا روى عن علي ويشنط يسقط اسمه، كما كان يفعل التابعي الجليل الإمام الحسن البصري، فقد روى الحافظ المزي في تهذيب الكمال (6: 124) بسنده عن يونس بن عبيد قال: سألت الحسن قلت: يا أبا سعيد إنك تقول: قال رسول الله على وإنك لم تدركه! قال: يا بن أخي لقد سألتني عن شيء ما سألني عنه أحد قبلك، ولولا منزلتك مني ما أخبرتك، إني في زمان كما ترى – وكان في عمل الحجاج – كل شيء سمعتني أقول: قال رسول الله على فهو عن على بن أبي طالب، غير أني في زمان لا أستطيع أن أذكر علياً.

الريب والشكوك حوله (1).

(1) ومن أبشع تلك الريب والشكوك:

- اتهامه بالنفاق، وإرغام الناس على تبني ذلك: وفي هذه الحادثة إشارة تغني عن مزيد عبارة، ففي سير أعلام النبلاء (7: 130) ضمن ترجمة الأوزاعي: (أبو فروة، يزيد بن محمد الرهاوي: سمعت أبي يقول: قلت لعيسى بن يونس: أيهما أفضل: الأوزاعي أو سفيان ؟ فقال: وأين أنت من سفيان؟ قلت: يا أبا عمرو: ذهبت بك العراقية، الأوزاعي: فقهه، وفضله، وعلمه! فغضب، وقال: أتراني أؤثر على الحق شيئاً؟ سمعت الأوزاعي يقول: ما أخذنا العطاء حتى شهدنا على علي بالنفاق، وتبرأنا منه، وأخذ علينا بذلك يقول: ما أخذنا البيعة، قال: فلما عقلت أمري، سألت مكحولاً ويحيى بن أبي كثير، وعطاء بن أبي رباح، وعبد الله بن عبيد بن عمير، فقال: ليس عليك شيء، إنها أنت مكره، فلم تقر عيني حتى فارقت نسائي، وأعتقت رقيقي، وخرجت من مالي، وكفرت أيهاني، فأخبرني: سفيان كان يفعل ذلك؟).

- اتهامه بأنه تولى كبر حادثة الإفك: ومن ذلك ما أورده الحافظ الذهبي في السير (5: 339) بقوله: (يعقوب السدوسي ثني الحلواني ثنا الشافعي ثنا عمي قال: دخل سليهان بن سيار على هشام بن عبد الملك، فقال: يا سليهان من الذي تولى كبره منهم؟ قال: عبد الله بن أبي، قال: كذبت، هو علي، فدخل ابن شهاب، فسأله هشام؟ فقال: هو عبد الله بن أبي، فقال: كذبت، هو علي، فقال: أنا أكذب لا أبا لك! فو الله لو نادى منادٍ من السهاء أن الله أحل الكذب ما كذبت: حدثني سعيد وعروة وعبيد وعلقمة بن وقاص عن عائشة أن الذي تولى كبره عبد الله بن أبي) وسند القصة صحيح.

وفي صحيح البخاري رقم ( 4142 ) عن الزهري قال: قال لي الوليد بن عبد الملك: أبلغك أن علياً كان فيمن قذف عائشة؟ قلت: لا، ولكني قد أخبرني رجلان من قومك أبو سلمه بن عبد الحرم، وأبو بكر بن عبد الرحمن بن الحارث أن عائشة = قالت لهما: كان علي مسلماً في شأنها فراجعوه فلم يرجع، وقال: مسلماً بلا شك فيه، وعليه كان في أصل العتيق كذلك).

- وتهم أخرى برأه الله ورسوله والمؤمنون منها، لا يسع المجال لذكرها.

ومما يشهد لهذا غير ما علقناه على كلام أبي زهرة: ما أورده الحافظ ابن عدي في الكامل (2: 131) والذهبي في السير (6: 256) وابن حجر في لسان الميزان (2: 144) عن مصعب بن عبد الله، قال: سمعت الدراوردي يقول: لم يرو مالك عن جعفر حتى ظهر أمر بني العباس.

فيها يرى فريق ثالث أن عدم ضبط فقه جعفر بن محمد على جهة تامة وكمذهب متكامل من قبل أهل السنة، كها ضبطت المذاهب الأربعة: كان بسبب نظرة بعض علماء عصره نحوه، حيث لم يكونوا يرون عنده كبير شيء، بل كان بعضهم ينتقص من يتتلمذ عليه أو يأخذ عنه، مما حدى بالكثير أن ينصر فوا عنه ويرغبوا في غيره، ويستشهد لذلك بها ذكره الحافظ الذهبي في سير أعلام النبلاء (6: 19) بقوله: (النسائي: حدثنا أحمد بن يحيى بن وزير، حدثنا الشافعي، حدثنا سفيان: كنا إذا رأينا طالباً للحديث يغشى ثلاثة، ضحكنا منه: ربيعة، ومحمد بن أبي بكر بن حزم، وجعفر بن محمد؛ لأنهم كانوا لا يتقنون الحديث).

وهي زلة عظيمة من سفيان في حق إمام العترة في زمنه جعفر بن محمد الصادق رضوان الله عليه.

بيد أن ذلك كان في بعض الأماكن المتأثرة بالنصب، وإلا فلم يخل جعفر بن محمد من موفقين عنو بحديثه، وتأمل فيها نقله الحافظ ابن عدي في الكامل (2: 131) بقوله: (وخرج حفص بن الصالح إلى عبادان وهو موضع رباض، فاجتمع إليه البصريون فقالوا له: لا تحدثنا عن ثلاثة: أشعث بن عبد الملك، وعمرو بن عبيد، وجعفر بن محمد، فقال: أما أشعث فهو لكم، وأنا أتركه لكم، وأما عمرو بن عبيد فأنتم أعلم به، وأما جعفر بن

محمد فلو كنتم بالكوفة لأخذتكم النعال المطرقة).

والحكاية أيضاً في سير أعلام النبلاء في ترجمة الإمام جعفر الصادق.

ومع التسليم جدلاً بأن إمام العترة جعفر بن محمد ما كان متقناً للحديث -وحاشاه - فليس ذلك بسبب كافٍ لعدم ضبط أهل السنة لفقهه، فلقد ضبط فقه أبي حنيفة مع كثرة من تكلم في ضبطه للحديث، و إتقانه للرواية، من أئمة الجرح والتعديل، بل مع كثرة من تكلم في عدالته ودينه (1).

وأما الشيعة: فهي تدعي أن مذهب الآل لم يزل قائماً، وأنه قد حفظ حفظاً تاماً، وأنهم هم من يمثله، ويسير عليه.

فحيث اختلف الجواب، يتعين على المهتم تحري الصواب، ولعمري إن التحقيق في الجواب هو بيت القصيد، والسبيل إليه ليس سوى التحقق من دعوى الشيعة، ويأتي في جواب السؤال الثالث.

وأما السؤال الثالث: وهو أنه إذا كان مذهب الآل محفوظاً، فمن مثله؟

فتقرير الجواب: أن ثمة فقهين ينسبان للآل هما فقه الزيدية «الهادوية»، وفقه الجعفرية، وكل يدعى صحة النسبة وثبوت الدعوى.

ودعوى عظيمة كهذه حقيق أن تدرس، ويبحث عن صحتها، ويتأمل فيها، بترو وتأنٍ، وبإنصاف وتجرد، وبعلم وتحقيق، ولا يستعجل بإصدار الأحكام فيها سلباً أو إيجاباً، وهو ما حاولنا - قدر الجهد والطاقة - أن نترسمه في بحثنا هذا؛ لأن المسألة - في الحقيقة - ليست بيننا وبين الشيعة، بل بيننا وبين الآل رضوان الله عليهم، وإن من أبسط حقوقهم علينا أن نتأنى

<sup>(1)</sup> فراجع ترجمة أبي حنيفة من كتاب السنة لعبد الله بن أحمد، ومن تاريخ بغداد، وغيرهما تجد مصداق ما قلت، وحاشا أبا حنيفة من ذلك، لكني أردت تقرير المسألة، وبيان ضعف ذلك العذر.

ونتثبت في دراسة ما ينسب إليهم، وفي الحكم عليه إثباتاً أو نفياً، فيا ثبت لنا صحة نسبته إليهم أثبتناه، وما ثبت كذبه عليهم نبذناه، وقبل ثبوت شيء فلا كلام، بل الورع يقتضي التوقف وعدم الإقدام، لحرمة القول بلا برهان، كما قال ربنا في القرآن: ﴿ وَلَا نَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ إِنَّ ٱلسَّمْعَ وَٱلْبَصَرَ وَٱلْفُؤَادَ كُلُ أَوْلَكِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْعُولًا ﴿ آ ﴾ [الإسراء:36].

ومن أجل الوصول إلى تلك الإجابة، ولتجنب الوهم وتحري الإصابة، فقد قمت - بتوفيق من المولى سبحانه وإعانة - بجرد أمهات المصادر الحديثية التي تعنى بآثار السلف، وسبر أصول الكتب الفقهية التي تحكي خلافاتهم، واستخرجت درر أقوال آل البيت من تلك الصدفات، والتقطت جواهر فقههم من أعهاق تلك المدونات، ثم نظمت حباتها في سلك هذه المقالة، وحليت بها جيد الرسالة، فبدت نضرة، وأضحت عطرة.

وقد استوقفني - بعد - أمران، واسترعى انتباهي شيئان:

**الأول**: ما لم أكن أتوقعه من الكثرة الكاثرة لأقوالهم، ومن الوفرة الوافرة لآرائهم، مما سيراه القارئ الكريم، ويقف عليه الباحث الفهيم.

والثاني: انحصار تلك الأقوال الفقهية في الإمام على وولديه، والباقر وابنه وأبيه، رضوان الله واصل إليهم، ورحماته نازلة عليهم.

ولم يحزني إلا أنني لم أجد للإمام زيد بن على رضوان الله عليه أقوالاً فقهية، وإن كنت وقفت له على قراءات، وتفسير، وأقوال متناثرة في بعض مسائل العقائد، جمعتها عندى، ولدراستها رسالة مستقلة إن شاء الله تعالى.

كما أن ما وقفت عليه من مصادر لم تذكر - حسب ما وقفت عليه - لمن دون الإمام جعفر الصادق من أئمة الإمامية آراء فقهية أو فتاوى عملية، سوى مسألتين للإمام علي بن موسى الرضا، وواحدة لحفيده علي بن محمد

الهادي $^{(1)}$ .

كها أن المتتبع لها، لا يجدها تذكر مسائل فقهية - مثلاً - لزيد بن الحسن أو أخيه الحسن بن الحسن بن الحسن الثانث أو عبد الله بن الحسن المثلث أو عبد الله بن الحسن (3)، ولا لأبناء عبد الله بن الحسن: محمد النفس الزكية وإخوته إبراهيم وإدريس ويحيى، ونحوهم من أئمة الزيدية، عليهم رحمات رب البرية.

فكان هذا من أسباب قصري البحث على الفقه الجعفري؛ كونه يدعي الانتساب لمن وقفت على أقوالهم، وعثرت على آرائهم.

وسبب آخر: أنني وقفت على كلام لبعض فقهاء الزيدية يقررون فيه أن مذهبهم قائم على آراء القاسم وابنه محمد وحفيده الهادي، وابني الهادي محمد وأدمد، وأن من فقههم قررت أصول المذهب وقواعده، فلا يقدم عليه حتى ما ورد عن مثل جعفر الصادق وزيد بن علي مما يخالفه، فراجع (ص: 45) من المقدمة المطبوعة بداية شرح ابن مفتاح للأزهار (4).

ولذلك اشتهر قولهم: «نحن زيدية الأصول، هادوية الفروع».

<sup>(1)</sup> هو علي بن محمد بن علي بن موسى بن جعفر بن محمد بن زين العابدين، السيد الشريف، أبو الحسن العلوي الحسيني الفقيه، أحد الإثني عشر، وتلقبه الإمامية الهادي. قاله الإمام الذهبي في ترجمته له من كتابه تاريخ الإسلام.

<sup>(2)</sup> سوى قول واحد في مسألة الأرنب، ففي مصنف ابن أبي شيبة (5: 117)رقم (2) سوى قول واحد في مسألة الأرنب، ففي مصنف ابن أبي الوسيم قال: سألت الحسن بن الحسن بن علي عن الأرنب فقال: أعافها ولا أحرمها على المسلمين.

<sup>(3)</sup> عدا رواية في مصنف ابن أبي شيبة (6: 487):أنه كان لا يرى بالتحريق وقطع الشجر في أرض العدو بأساً، وأخرى في مسألة إحياء الموات، ذكرها ابن حزم في المحلى (8: 233) رقم: (1348).

<sup>(4)</sup> مكتبة غمضان.

بل صرح بعضهم بأن نسبة الزيدية إلى الإمام زيد وينف ليست نسبة مذهبية كنسبة الشافعية إلى الإمام الشافعي وينف مثلاً، بل إنها نسبة انتهاء واعتزاز، أو نسبة سياسية لأجل مسألة الخروج، كما أشار إلى ذلك جمع، منهم: العلامة الزيدي على بن عبد الكريم الفضيل في كتابه الزيدية بين النظرية والتطبيق.

وبعد جمع ما سهل المولى سبحانه جمعه من فقه من ذكرنا من الآل رضوان الله عليهم، من كتب أهل السنة، قمت بعرض ذلك ومقارنته بها حكته الإمامية من فقه عنهم، بغرض الوقوف على مدى مصداقية القوم في النقل، والتي من خلالها تعرف حقيقة دعوى نسبة فقههم إلى الآل، والبت فيها بعلم وبرهان، دون تخرص أو بهتان.

فقد كان على المنصفين منا، البحث عن حقيقة تلك الدعوى، قبل التسرع في إصدار الأحكام.

ذلك أن من أهم - إن لم يكن أهم - وسائل البحث في مسألتنا هذه حسب منطلقاتنا السنية: هو استقراء أقوال الآل، واستنباط فقههم، من خلال ما حكته كتبنا السنية، ثم عرضها على فقه الشيعة الجعفرية، فإن وجدنا ما في كتبنا مصدقاً لهم مؤكداً لدعواهم، فلا يجوز بعد ذلك لمن يخشى ربه أن يستمر في تكذيبهم، في أمر شهدت كتبه بصدقهم فيه، خاصة إذا لم يكن هناك ما يعارض تلك الشهادة.

وإن وجدنا ما يحكونه عن الآل، لا يتوافق مع ما في كتبنا عنهم، كان لنا العذر حينئذ أن نشكك في دعواهم، أو أن نطعن في صحة نسبة فقههم، ما لم يكن هناك دليل آخر يثبت صدقهم، أو يصحح دعواهم.

## منهج البحث:

### وكان منهجي في البحث كالتالي:

اعتمدت أهم الكتب الحديثية التي تعنى بآثار السلف وأقوالهم الفقهية، وفي مقدمتها: مصنفا ابن أبي شيبة وعبد الرزاق، وسنن الدارمي، وسنن سعيد بن منصور، وسنن البيهقي، وشرح معاني الآثار للطحاوي، وكتباً أخرى تظهر في ثنايا البحث<sup>(1)</sup>، وقد أبقيت على أسانيدها لما في ذلك من فوائد لا تخفى على المهتم.

كما اعتمدت أهم الكتب الفقهية التي تحكي أقاويل السلف واختلافاتهم، وعلى رأسها: التمهيد والاستذكار لابن عبد البر المالكي، وبداية المجتهد لابن رشد القرطبي المالكي، والإشراف لابن المنذر الشافعي، والمجموع للنووي الشافعي، والمغني لابن قدامة الحنبلي، والمحلى لابن حزم الظاهري، وغيرها مما سيراه القارئ الكريم.

لم أترك مما وقفت عليه من أقوال الآل رضوان الله عليهم في تلك المصادر، إلا:

- 1 مسائل لا خصوصية فيها لأحد كونها من الضروريات.
  - 2 أو كانت مكررة؛ روماً للاختصار.
- 3 أولم تكن ذات علاقة مباشرة بالأحكام الفقهية من قبيل بعض

(1) ولم أعرض عن الأمهات الست فإن ما فيها من أقوال تقريباً مضمن في البحث إما مباشرة منها، أو من خلال المصنفات التي اعتمدتها، وإنها لم أنص على اعتمادي عليها؛ لأنها ليست كتب آثار، وإن كانت تذكر منها الشيء بعد الشيء.

الآداب العامة أو الأدعية أو التفسير $^{(1)}$  ونحو ذلك.

4 - ومسائل معدودة هي محل بحث وتأمل، إما من جهة عدم وضوح دلالتها لفهمي القاصر، أو من جهة عدم الوقوف على رأي الإمامية فيها، وعسى أن تتدارك في طبعات قادمة بمشيئة الله تعالى.

ومن كتب الإمامية: اعتمدت في الأساس كتاب شرائع الإسلام في مسائل الحلال والحرام للحلي المعروف بالمحقق، بتعليق المرجع الديني المعاصر السيد: صادق الشيرازي، كونه من أهم المصادر المعتمدة عندهم، وهو محور دراساتهم في حوزاتهم العلمية وغيرها، وفي ذلك يقول آغا بزرك الطهراني في كتابه الذريعة إلى تصانيف الشيعة (13: 47) عن كتاب الحلي هذا: (وكتابه هذا، من أحسن المتون الفقهية، وأجمعها للفروع في فقه الإمامية، وقد ولع به الأصحاب من لدن عصر مؤلفه حتى الآن).

وبعده فقد اعتمدت كتباً فقهية أهمها (2): تحرير الأحكام، وتذكرة الفقهاء، وكتاب مختلف الشيعة في أحكام الشريعة ثلاثتها للحلي المشهور بالعلامة، وبعض الكتب المعاصرة ككتاب العروة الوثقى بتعليق المرجع الديني السيد: على السيستاني، ونسخة أخرى بتعليق المرجع الديني محمد الغروي النائيني، بالإضافة إلى الرسالة العملية للسيد السيستاني، المساة بمنهاج الصالحين، وغيرها مما ستراه، وإنها اعتمدت على هذه الكتب المعاصرة، في مواضع قليلة لم أكن قد وقفت عليها في الكتب السابقة في

<sup>(1)</sup> وللفقير رسالة مقارنة في أدعية الآل وآدابهم، على طريقة بحثنا هذا، وأخرى في التفسير.

<sup>(2)</sup> لم أشأ التطويل بتعدادها هنا، وهي كاملة مذكورة في فهرس المصادر والمراجع آخر البحث الأصل"فقه الآل".

الغالب.

وإنها اعتمدت من كتب الإمامية بالأساس (1): كتب فقههم، لا رواياتهم وحديثهم؛ لأن الهدف بالأساس هو التعرف على الفقه المعمول به عندهم والمتداول بينهم ومدى صحة نسبته للآل والمتداول بينهم ومدى صحة نسبته للآل

على أن فقهاء الإمامية هم أهل أثر ورواية، لا قياس ورأي، فلا يكاد يعدو فقههم الروايات منطوقاً أومفهوماً، على أن كثيراً من الروايات قد تروى وليس عليها العمل؛ لأمور تعلم من كتب الأصول، فها عملوا به ففيه رواية عندهم، وليس كل رواية عندهم معمول بها لديهم، وهذا مقرر عند أهل السنة أيضاً، وسيأتي مزيد بسط حول هذه المسألة في تنبيه مستقل أواخر الباب الثاني.

وطريقتي - في الغالب - أن أبدأ بها ورد في كتب أهل السنة عن الآل رضوان الله عليهم، ثم أذكر تقرير الإمامية للمسألة الفقهية، وأنبه إلى أنني - غالباً - ما أختصر في ذكر مصادر روايات الآل رضوان الله عليهم وأقوالهم، ولا ألتزم بتخريج كل من روى الرواية، أو ذكر القول عنهم، روماً للاختصار، ولتحقق المراد بالبعض.

وقد درجت في ترتيب مسائل البحث، على ترتيب الفقه الإمامي في الغالب.

وجعلت البحث في ثلاثة أبواب كالتالي:

الباب الأول: مسائل فقه الآل السنية الموافقه لفقه الإمامية.

(1) وإن كنت خرجت على ذلك الأساس في مواطن يسيرة نقلت فيها عن كتب رواياتهم كوسائل الشيعة، ومكارم الأخلاق، وهو غالباً في مواطن لم أجدها في كتبهم الفقهية.

\_

الباب الثاني: مسائل فقه الآل السنية المخالفة لفقه الإمامية.

الباب الثالث:مسائل فقه الآل السنية الموافقة من وجه والمخالفة من آخر.

وذلك بعد مقدمة، وتمهيد، وفي آخر البحث خاتمة تبرز حصيلته وتلخص نتيجته.

#### تنبيهات مهمات:

وأشير - هنا - إلى تنابيه (1) مهمة ذات بال، على جهة الاختصار والإجمال، يحسن الوقوف عليها، ويجمل الالتفات إليها:

التنبيه الأول: لم أكلف نفسي عناء دراسة أسانيد الروايات، لأسباب لعل أهمها: أن أغلب ما ذكرته الروايات، قد تناقله الفقهاء في مصنفاتهم، وحكوه في كتبهم منسوباً للآل رضوان الله عليهم، وتسالموا على ذلك، وما قد يرد من أحكام على بعض الروايات فهو عرضي.

التنبيه الثاني: اعترض بعض الإخوة الأحباب بقلة مسائل البحث، مقارنة بمسائل الفقه، فنبهته حينها – وأحببت إيراد ذلك هنا لئلا يعترض بمثل اعتراضه – إلى أن بحثي ليس دراسة توثيقية لفقه الإمامية، حتى يلزمني الإتيان على جميع مسائله، وإنها هو دراسة مقارنة لما ذكرته كتبنا عن آل البيت، قليلاً كان ما ذكرته – تلك الكتب – أو كثيراً.

التنبيه الثالث: لا علاقة لهذا البحث بها سوى الفقه عند الإمامية، فلا يصح ما اعترض به علي بعض الإخوة، بأن عند الإمامية مخالفات عقائدية، فذلك شأن آخر وليس مجالاً لبحثنا، ولا يصح القول بأنه لا داعي لهذا البحث مع وجودها، فإن الإنصاف والعدل مطلوبان مع المخالف والمؤالف، وليست تخطئتهم في أمر من الأمور مسوغاً لتخطئتهم في آخر، ولو لم يكن كذلك.

(1) حرصت على طول مسيرة البحث، ومنذ أن كان فكرة إلى أن قام على سوقه واستوى، على عرض فكرته وطرح منهجه، على جميع الأطياف ممن وصلت إليهم: من سنة: سلفية وأشعرية، وشيعة: زيدية وإمامية، ومن غيرهم ممن ينسب للتحرر والعقلانية، بغية ترشيد مسيرة البحث، والوصول به إلى أعلى مستوى ممكن، وتقليل الأخطاء، والإجابة عن الاعتراضات، ومن واقع ذلك كانت هذه التنبيهات، معالجة لتخوفات، وموضحة لتوهمات.

التنبيه الرابع: قال لي بعض إخواني من السلفية في معرض حديث معه: إذا كانت الإمامية لا تمثل الآل في العقائد فلن تمثلهم في الفقه، فأجبته: بأن ذلك – لو أثبت البحث صدقه وكان كذلك – ممكن وأنتم تثبتون مثله، وتقولون بنظيره، وبيان ذلك:

أن أكثر الشافعية والمالكية في المعتقد أشاعرة، وأكثر الحنفية ماتريدية، وأنتم تقررون براءة الأئمة أبي حنيفة ومالك والشافعي - لا زالت سحائب الرحمات عليهم هاطلة، وغمائم البركات عليهم نازلة - من تلك المعتقدات، وانحراف أتباعهم - ممن ذكرنا - عن عقائدهم الصحيحة، وعدم تمثيلهم لهم، ولا احتسابهم عليهم.

ولم يمنعكم ذلك من تصحيح انتسابهم الفقهي إليهم، بل إنكم تعتمدون في نقل معتمد المذهب عليهم.

التنبيه الخامس: استغرب بعض الإخوة الإمامية، الأسلوب الذي اتخذته، والمنهج الذي سلكته، في دراسة تهمة انتحال فقههم، والتحقق من دعوى نسبته إلى أئمتهم، وأنكر علي بها معناه: كيف تجعل كتبكم حاكمة علينا، ومصادركم قاضية فينا؟

### فأجبته بها فحواه:

أما طريقة بحثي والهدف منه:

فليس الأمر كما تصورت، ولا الهدف هو ما توهمت، بل الأمر على عكس ما قلت: فكتبنا حاكمة علينا، ومصادرنا قاضية فينا، وليست طريقة بحثي ملزمة لكم، ولا حجة عليكم.

## وأما نتائج بحثى:

فإن كانت في صالحكم: فهي حجة لكم علينا، وزيادة لكم وتطمينا،

ويتحتم علينا اعتبارها، ويقبح منا إهمالها.

وإن كانت عليكم: فهي غير ملزمة لكم، ولا مؤثرة عليكم، لكنها حجة لنا في عدم تصديقكم، وعذر في عدم التسليم لكم.

التنبيه السادس: شكك البعض في أهمية هذا البحث، وجدواه في معرفة مدى صحة انتساب فقه الإمامية للآل عليهم الرضوان، مع أن بعض الروايات، قد تروى من طرق فيها شيعة، أومن قد ينسب للتشيع، فأجبته بها حاصله، مع زيادات لها صلة:

أن ذلك لا يضر، كون الذي عليه المحققون من أهل الحديث في حكم الرواية عن المبتدعة، أن العبرة بصدق الراوي، ولذلك تجد أمثلة لكثير من الرواة الذين قد يوصمون بالبدعة ويروي عنهم (1) كبار أئمة أهل الحديث من أهل السنة، وفي مقدمتهم البخاري ومسلم في صحيحيها، وأصحاب السنن الأربعة، ومطالعة لما ذكره الحافظ ابن حجر في مقدمة شرحه للبخاري المساة بهدي الساري، تكفي في الدلالة على ما قلناه، وتغني عن مراجعة كتب الرجال والتراجم.

\_\_\_\_

<sup>(1)</sup> ولا يهولنك دعوات غير محررة؛ بأن أئمة الجرح والتعديل، أعرضوا عن الرواة الشيعة، أو تحاملوا عليهم، وردوهم مطلقاً، في مقابل انكبابهم على الخوارج، وإقبالهم على النواصب، فإنني أقرر هنا عن استقراء وتتبع بأن الرواية عن الشيعة أكثر بكثير منها عن النواصب والخوارج من جهتي الكم - أعني عدد الرواة - والكيف - أعني حجم المرويات -، وكمثال على هذا، فإنك إن تطالع من ذكرهم الحافظ ابن حجر في مقدمة شرحه للبخاري المسهاة بهدي الساري، من الرواة الذين رموا بالبدعة، تجد من الخوارج ثلاثة، ومن النواصب ستة، بينها هم من الشيعة تسعة عشر، وما عتب به السيد ابن عقيل على أهل الجرح والتعديل، وإن كان يصح توجيه بعضه إلى بعضهم في بعض مواقفهم، إلا أن تهويله وتعميمه، وأموراً أخرى استوجبت من الفقير عتباً عليه في رسالة لعل الله يسهل نشرها.

وحتى على رأي بعض العلماء ممن فرق بين رواية المبتدع ما يشد بدعته، فلا يقبل، وروايته غير ذلك فيقبل، فلا يشكل ذلك على بحثنا؛ لأن كل ما ذكرناه من روايات هو في مسائل فقهية، وليس فيها ما يشد بدعة، اللهم إلا بعض المسائل الفقهية التي صارت شعاراً كالأذان بحي على خير العمل، ومسح الرجلين، وعدم المسح على الخفين، ونحو ذلك من المسائل، فهذه المسائل قد صحت عن الآل رضوان الله عليهم من طرق سنية.

على أن نسبة الرواة الشيعة - في البحث - قليلة.

ثم غالباً ما كانوا يتابعون من رواة آخرين، ولم ينفردوا في كثير بل ربها في أكثر ما رووا.

ثم من نسب منهم إلى تشيعٍ، فقد كان في الغالب في مسألة تفضيل علي على عثمان (1)...

(1) قال الحافظ ابن حجر في لسان الميزان (1: 78): (فإن هذا مذهب جماعة من أهل السنة أعني التوقف في تفضيل أحدهما (يعني علياً وعثمان) على الآخر، وإن كان الأكثر على تقديم عثمان، بل كان جماعة من أهل السنة يقدمون علياً على عثمان منهم: سفيان الثوري وابن خزيمة).

وممن حكي عنهم تفضيل على عثمان هي الأعمش، وأبو حنيفة النعمان بن ثابت، وشعبة بن الحجاج، وعبد الرزاق الصنعاني، وعبيد الله بن موسى، وعبد الرحمن بن أبى حاتم، كما في ميزان الاعتدال (2: 888) وقد ألف الشيخ عبد الله بن أسعد اليافعي قصيدة في هذه المسألة أسهاها «حادي الإضغان في تفضيل على على عثمان» ذكرها في كتابه مرآة الجنان(1: 111) وفي الباب غيرهم، ومنهم من باب الأولى من يقدم علياً على الشيخين، كما ستأتي الإشارة إليهم في الحاشية التالية.

## وعلى الأكثر على الشيخين(1)، أو في تناول بعض الصحابة كمعاوية،

(1) أشار لعدم خصوصية تفضيل على على أبي بكر بالإمامية جمع من أهل العلم، من أولئك: الإمام ابن حزم في الفصل في الملل (4: 90) حين قال: (قال أبو محمد: اختلف المسلمون فيمن هو أفضل الناس بعد الأنبياء عليهم السلام:

= فذهب بعض أهل السنة وبعض أهل المعتزلة وبعض المرجئة وجميع الشيعة إلى أن أفضل الأمة بعد رسول الله على على بن أبي طالب).

ثم أشار إلى من عنى بقوله: (بعض أهل السنة) بقوله بعد ذلك: (وقد روينا هذا القول نصاً عن بعض الصحابة وعن جماعة من التابعين والفقهاء... وروينا عن نحو عشرين من الصحابة أن أكرم الناس على رسول الله على على بن أبي طالب والزبير بن العوام).

وهذا ما جعل إمام أهل السنة في زمنه: الباقلاني يقول في كتابه: مناقب الأئمة الأربعة(294): (القول بتفضيل على رضوان الله عليه مشهور عند كثير من الصحابة).

تلك إشارة لعدم اختصاص القول بتفضيل على على أبي بكر وعمر بالإمامية، وبيان لحجم القائلين به من الصحابة، وأما عن أسهاء من نسب إليهم القول بذلك التفضيل:

فقد ذكر الإمام ابن حزم منهم: عمار بن ياسر والحسن بن علي على في الفصل في اللل والنحل (4: 106).

بينها سمى الإمام الباقلاني في كتابه السابق ذكره (306) جماعة منهم حين قال: (وقد روي عن عبد الله بن عباس، والحسن بن علي، وأبي، وزيد (يعني: ابن صوحان كها سهاه في موطن آخر) وعهار بن ياسر، وسلمان الفارسي، وجابر بن عبد الله، وأبي الهيثم بن التيهان الأنصاري، وحذيفة بن اليمان، وعمرو بن الحمق، وأبي سعيد الخدري، وغيرهم من الصحابة ي، كانوا يقولون: إن علياً خير البشر، وخير الناس بعد رسول الله والمرابقة،

وعلى الأكثر عثمان، وليس لذلك علاقة ببحثنا الفقهي، ولا هو اتهام للرواة بأنهم إمامية المذهب؛ إذ قد قال بتلك الأمور أو بعضها غير الإمامية كالزيدية، وبعض المعتزلة، بل وبعض أهل السنة (1).

وأعلمهم، وأولهم إسلاماً، وأحبهم إلى رسول الله والميانية، إلى نظائر هذه، فيجب دلالة قولهم على تفضيله).

= وزاد في موطن آخر من كتابه السابق ذكره (481): القعقاع بن عمرو وحجر بن عدي وجماعة من أصحاب على هيئشنه .

وقال الإمام ابن عبد البر المالكي في أوائل ترجمته للإمام علي بن أبي طالب ويشئف من كتابه الاستيعاب في معرفة الأصحاب ما نصه: (وروي عن سلمان، وأبي ذر، والمقداد، وخباب، وجابر، وأبي سعيد الخدري، وزيد بن الأرقم أن علي بن أبي طالب ويشف أول من أسلم وفضله هؤلاء على غيره).

وفي الباب غيرهم، ومن أراد معرفة المزيد في المسألة فليراجع كتاب الشيخ الفاضل/ محمود سعيد ممدوح الموسوم بغاية التبجيل وترك القطع في التفضيل، ومنه استفدت بعض ما سبق في هذا التعليق، فجزاه الله من الخير ما هو أهله، وختم لنا وإياه بالحسني.

(1) نعم جابر بن يزيد الجعفي، هو من رواة بحثنا هذا، وقد نسبت إليه بعض عقائد الإمامية: كالرجعة وغيرها، والله أعلم بصحتها، ولكن بمراجعة ترجمته من ميزان الاعتدال، يلحظ المنصف أموراً تجعله لا يستطيع أن يهمل رواياته لاسيها في غير العقائد، أشير إلى أربعة منها، فأقول:

أولاً: قد وثقه أجلة من كبار أئمة الجرح والتعديل، بألفاظ هي الغاية في التعديل، ومن ذلك:

- قول شعبة: كان جابر إذا قال: أخبرنا، وحدثنا، وسمعت فهو من أوثق الناس.
  - وقول وكيع: ما شككتم في شيء فلا تشكوا أن جابراً الجعفي ثقة.
  - وقول سفيان الثوري لشعبة: لئن تكلمت في جابر الجعفي لأتكلمن فيك.
    - وقول شعبة: لا تنظروا إلى هؤلاء المجانين الذين يقعون في جابر.
- ثانياً: قد روى عنه عدة ممن لا يروون إلا عن ثقة: كشعبة، والثوري، وغيرهما. 🛚 =

= ثالثاً: قد وصف بالنهاية في الورع في الحديث والصدق:

- فعن سفيان: كان جابر الجعفي ورعاً في الحديث، ما رأيت أورع منه في الحديث.

- وقال شعبة: صدوق.

رابعاً: عند سبر أسباب تضعيفه، نجدها تعود إلى أمرين:

الأول: كثرة رواياته: كما يظهر من قول:

- أبي حنيفة: فعن أبي يحيى الحماني، سمعت أبا حنيفة يقول: ما رأيت فيمن رأيت أفضل من عطاء، ولا أكذب من جابر الجعفي، ما أتيته بشيء، إلا جاءني فيه بحديث، وزعم أن عنده كذا وكذا ألف حديث لم يظهرها.

- وأيوب: فقد قال سلام بن أبى مطيع: قال لي جابر الجعفي: عندي خمسون ألف باب من العلم ما حدثت به أحداً، فأتيت أيوب فذكرت هذا له، فقال: أما الآن فهو كذاب.

- وقال عبد الرحمن بن مهدي: ألا تعجبون من سفيان بن عيبنة، لقد تركت جابر الجعفى؛ لقوله لما حكى عنه أكثر من ألف حديث، ثم هو يحدث عنه.

الثاني: عقائده: كالرجعة، والوصية، ومن ذلك:

- قول جرير بن عبد الحميد: لا أستحل أن أحدث عن جابر الجعفي، كان يؤمن بالرجعة.
- وقول يحيى بن يعلى المحاربي: طرح زائدة حديث جابر الجعفي، وقال: هو كذاب يؤمن بالرجعة..
- وذكر شهاب أنه سمع ابن عيبنة يقول: تركت جابراً الجعفي وما سمعت منه، قال: دعا رسول الله على علياً فعلمه مما تعلم، ثم دعا على الحسن فعلمه مما تعلم...حتى بلغ جعفر بن محمد.قال سفيان: فتركته لذلك.
  - وأمور أخرى نسبت إليه في العقائد.

ولذلك فقد أنصف الإمام ابن عدي حين قال:عامة ما قذفوه به أنه كان يؤمن بالرجعة. ولا أدري كيف تكلم في رواية جابر الجعفي بسبب هذين الأمرين، بعد ثبوت وثاقته وورعه وصدقه! ثم - وكما سبق - فقد تسالم الفقهاء في الجملة على نقل تلك الآراء الفقهية ونسبتها للآل، وتناقلها عنهم الباحثون والدارسون، ولم يتعلل أحد بهذه العلة فيها علمت.

**التنبيه السابع**: كنت قد جعلت الباب الأول من البحث وهو باب الموافقات على فصلين:

**الأول**: الموافقات للمشهور من مذهب الإمامية أو الأشهر أو الصحيح أو الأصح أو الأشبه أو الأقوى ونحو ذلك.

والثاني: الموافقات لخلاف ذلك، أي الروايات الموافقة لقولٍ عند الإمامية ليس هو الأشهر أو الأصح...الخ.

ثم - بعد تأملٍ واستشارة - عدلت عن ذلك، وسقت الكل مساقاً واحداً؛ لسبين:

السبب الأول: أنه يكفي الإمامية وجود قولٍ عندهم مستندٍ إلى رواية لديهم، إذا كان موافقاً لما رواه أهل السنة.

والسبب الثاني: أن تلك الأحكام - أعني المشهور والأشهر والصحيح ...الخ - أمور نسبية، قد تختلف من زمن لآخر، ومن عالم لآخر، فها كان هو الأشهر في القرن الثامن، قد لا يكون كذلك في زمننا هذا أو العكس، وما كان هو الأصح أو الأشبه عند بعض العلهاء، قد يكون خلاف ذلك عند آخرين.

التنبيه الثامن: ثمة مسائل كان يرد فيها عن الآل روايتان، إحداهما موافقة لمذهب الإمامية، والأخرى مخالفة، وقد ترددت في كيفية التعامل معها.

ثم - بعد تأمل واستشارة - رأيت إلحاقها بالموافقات، مع الإشارة للقول الآخر المخالف؛ لأنه يكفي الإمامية وجود قولٍ عند أهل السنة يوافقهم. ولم أدرس الروايتين الواردتين عن الآل رضوان الله عليهم في المسألة، بغرض الترجيح بينها؛ إذ سيكون الترجيح بحسب اجتهادي، وهو غير ملزم لأحد، وقد يكون لغيري وجهة نظر أخرى.

ولذلك، فقد ألحقت هذا النوع من المسائل بالموافقات، ولمن رأى خلاف ما رأيت، الحق في أن لا يعدها من الموافقات.

التنبيه التاسع: جرى حديث مع بعض المشائخ الفضلاء – بعد انتهائي من البحث تقريباً – سألني فيه عن موقف كتب الزيدية من المسائل المذكورة في البحث، فذكرت له أن مطالعة سريعة لأهم كتبهم الروائية أسفرت عن كبير توافق، فأشار علي بأهمية ذكر ذلكم التوافق ولو في الحاشية، فاستحسنت رأيه ورأيت أن ألحق في الحاشية، ما وقفت عليه من فقه آل البيت، مما ذكرته كتب الزيدية عن أئمة الإمامية، مما ورد نقله في البحث عن كتب أهل السنة، إذ في توافق روايات الزيدية مع روايات أهل السنة ما لا كتب الزيدية ولقوة، وقد كان اعتادي على الكتب التالية من كتب الزيدية:

- مسند الإمام زيد بن على بن الحسين رضوان الله تعالى عليهم.
- كتاب الجامع الكافي في فقه الزيدية للحافظ أبي عبد الله محمد بن علي العلوي.
  - كتاب أصول الأحكام لأحمد بن سليان.
    - -أمالي الشجري.
    - -أمالي أحمد بن عيسى.

ولا أزعم أني أتيت على كل ما ذكرته تلك الكتب، بل ما وقفت عليه في مطالعة بحثية سريعة لهذه الكتب مستعيناً بالمكتبة الزيدية الشاملة الإلكترونية.

وقد كان في البال تصنيف كتاب يكون رديفاً لهذا الكتاب، لكن من مصادر الزيدية بدلاً عن مصادر أهل السنة، بأن أسبر ما نقلته كتب الزيدية من فقه عن أئمة الجعفرية، ثم أقارنه بفقه الجعفرية، ثم رأيت أن أكتفى بها

نقلته مصادر الزيدية عن أئمة الجعفرية، حول مسائل هذا البحث، وألحقه به في الحاشية، وذلك عقيب الانتهاء من النقل عن مصادر أهل السنة.

وأنبه أخيراً: إلى أن هذا البحث لا يتناول ما رواه الآل عن رسول الله وأنبه أخيراً: إلى أن هذا البحث لا يتناول ما رواه الآل عن رسول الله والمرابع أن أن أن أن أن أن أن أن أن نعرف رأيهم الذي عملوا به أو أفتوا بمضمونه، لا مجرد روايتهم التي قد يعملون بها وقد لا يعملون، إذ ما كل رواية يعمل بها، لاحتمال النسخ وغيره من موانع العمل بالروايات.

وبعد: فالفقير – راقم البحث – يقر ويعترف أن الموضوع كبير وخطير، ويحتاج إلى مزيد من الأبحاث المتعمقة والدراسات المتخصصة، من أهل العلم المنصفين، ومن المحققين المتجردين، ولكن هذا جهد المقل، وحسبي أني أضفت – فيها أظن – شيئاً جديداً للمكتبة الإسلامية، لم أدخر في تحسينه وسعاً، ولم آل في تحقيقه جهداً، ويبقى التقصير في أفعال البشر وارداً، والخطأ منهم حاصلاً، ولكن عذري أني لم أتعمد من ذلك شيئاً، وأملي في علماء الإسلام ومفكريه العظام، أن يسددوا البحث، ويكملوا النقص، ويتموا الأمر، ويواصلوا المشوار، وصدري رحب – بإذن المولى تعالى – للملاحظة الجادة، والانتقاد البناء، والتصحيح المؤيد بالبرهان.

وما كان في البحث من صواب، فهو محض المنة من الوهاب، وما كان فيه من خطل أو خلل، فهو من نفسي المذنبة ذات الزلل.

خاصة: وقد كتب البحث، والبدن بأنواع المرض عليل، والذهن من الهموم كليل، لازدحام المشاكل وتكاثرها، ولاجتراح الخطايا وتوافرها.

فنسأل الله تعال الهداية والسداد، والعفو عما خرج عن الرشاد، والذخر عنده يوم المعاد، والقبول عنده والصالحين من العباد.

ثم الحمد والشكر لله تعالى كما هو أهله، على جزيل إنعامه، وعظيم امتنانه، وكبر إحسانه، والصلاة والسلام على رحمة الباري وإفضاله، سيدنا محمد وآله.



# وفيه مسائل ثلاث:

المسألة الأولى: منهج الإمامية في الاستدلال ومصدرهم في التلقي.

المسألة الثانية: منهج الآل في الاستدلال ومصدرهم في التلقي.

المسألة الثالثة: لمحة عن أعلمية علي بن أبي طالب وشه.



أبرز ما يقرره الشيعة الإمامية، في هذا المجال - بعد كتاب الله تعالى - أمران:

الأمر الأول: الأخذ عن آل البيت رضوان الله عليهم.

والأمر الثاني: عدم الأخذ بالرأي، وإنكار القياس.

وهم حينها يقررون منهجهم في الاستدلال هذا، فإنهم ينسبون تحديده إلى أهل البيت رضوان الله عليهم، مدعين امتشالهم في ذلك لأمرهم، واقتفاءهم لأثرهم، واشتهار هذا التقرير عنهم، أكبر من أن أدلل عليه بقول مزبور، أو أوثقه بنقل مسطور، فأكتفي بنقل فرد، وقول يتيم، لأحد أكابر مراجع التقليد عندهم في هذا العصر، وهو محمد باقر الصدر حيث يقول في كتابه «الفتاوى الواضحة» (115 – 116) وهو يتحدث عن مصادر استنباطه للأحكام بأنها: (عبارة عن الكتاب الكريم والسنة الشريفة بامتدادها المتمثل في سنة الأئمة المعصومين من أهل البيت عين العتبارهم أحد الثقلين اللذين أمر النبي المتمشك بها.

ولم نعتمد في شيء من هذه الفتاوى على غير هذين المصدرين، أما القياس والاستحسان ونحوهما، فلا نرى مسوغاً شرعياً للاعتهاد عليها، تبعاً لأئمة أهل البيت المنافعية ).

وهو - كما ترى - تلخيص مطابق لما قررناه عنهم، ونسبناه إليهم. وحين نبحث عن شواهد ذلك الادعاء، وأدلة تلك النسبة، عن الآل من كتب أهل السنة، نجدها لدعواهم محققة، ولنسبتهم مصدقة.

فأما الأمر الأول: وهو الأخذ عن آل البيت رضوان الله عليهم.

فإن مما يدل عليه ويرشد إليه، من كتب أهل السنة، من أقوال الآل وأرضاهم، ما رواه ابن أبي شيبة في مصنفه (6: 372) رقم وأرضاهم، ما رواه ابن أبي شيبة في مصنفه (6: 372) رقم (32115) بسنده عن علي قال: إنها مثلنا في هذه الأمة كسفينة نوح، وكباب حطة في بني إسرائيل.

وهو يعنى بقوله: (مثلنا) أي نحن أهل البيت.

وقد روى الإمام الطبري في تفسيره (18: 414) عن الإمام علي هيئف لما نزل قوله تعالى: ﴿ فَشَعُلُوٓا أَهُ لَ ٱلذِّكِرِ إِن كُنْتُمُ لَا تَعُلَمُونَ ﴿ ﴾ [النحل: 43] أنه قال: نحن أهل الذكر.

كما روى رواية أخرى في (17: 209) عن حفيده الإمام الباقر عليه أنه قال في الآية نفسها: نحن أهل الذكر.

وثمة أقوال متفرقة عن جمع من أئمة أهل السنة، تومئ باعتهاد الشيعة على ما ينقل عن الآل، واقتدائهم بها ينسب إليهم، ومن ذلك:

\_قول الإمام الزهري، والذي رواه عنه عبد الرزاق في مصنفه (2: 100) رقم (2656): عن معمر عن الزهري عن عبيد الله بن أبي رافع قال: كان - يعني علياً - يقرأ في الأوليين من الظهر والعصر- بأم القرآن وسورة، ولا يقرأ في الأخريين، قال الزهري: وكان جابر بن عبد الله يقرأ في الركعتين الأوليين من الظهر والعصر بأم القرآن وسورة، وفي الأخريين بأم القرآن، قال الزهري: والقوم يقتدون بإمامهم.

والشاهد في قول الزهري: (والقوم يقتدون بإمامهم) وهو يعني بالقوم هنا: الشيعة، فإنهم في الركعتين الأخريين من الظهر والعصر والعشاء،

والأخيرة من المغرب، يسبحون تسبيحاً (1) اقتداءً بإمامهم الإمام علي بن أبي طالب والمناه.

- وقول الإمام ابن تيمية في منهاج السنة النبوية (5: 162 – 163) وهو يتكلم عن الإمامية ومصدر تلقيهم: (وهم في دينهم لهم عقليات وشرعيات، فالعقليات... وأما شرعياتهم: فعمدتهم فيها على ما ينقل عن بعض أهل البيت مثل أبي جعفر الباقر وجعفر بن محمد الصادق وغيرهما)<sup>(2)</sup>.

وفي مجموع الفتاوى (33: 8) حينها تكلم عن طلاق الثلاث دفعة، أنه محرم، ولا يلزم منه إلا طلقة واحدة، قال: (وهذا القول منقول عن طائفة من السلف والخلف... ويروى عن علي وابن مسعود وابن عباس القولان... ويروى ذلك عن أبي جعفر محمد بن علي بن الحسين، وابنه جعفر بن محمد؛ ولهذا ذهب إلى ذلك من ذهب من الشيعة).

فعلة ذهاب الشيعة إلى ما ذهبت إليه، هو كونه مروياً عمن ذكر من آل البيت، رضوان الله عليهم أجمعين.

وأما الأمر الثاني: وهو عدم الأخذ بالرأي، وإنكار القياس، فقد ورد ذلك عن آل البيت عن آل البيت

فعن الإمام على والله قال: لو كان الدين بالرأي لكان مسح باطن القسدمين - وفي روايسة الخفين - أولى من ظاهر هما كها في سنن أبي

<sup>(1)</sup> على جهة التخيير بين التسبيح أو القراءة، كما سيأتي معنا تفصيل ذلك في محله، مهسئة الله تعالى.

<sup>(2)</sup> وإن كان استدرك بعد ذلك بقوله: (لكن كثير مما ينقل عنهم كذب) فتلك مسألة قد عالجنا جزءاً منها في بحثنا هذا - أعني جانب الفقه مما ينقلون - وينبغي أن تدرس بقية الجوانب الأخرى من مذهبهم، كالعقائد، والتفسير، والأدعية والأخلاق، وغيرها، لمعرفة مدى صحة هذه الدعوى - أن كثيراً مما ينقل عن الآل هو كذب -، وذلك ما نسأل الله تعالى الإعانة لنا على إتمامه وإتقانه.

داود(3:1)وغيرها.

وعن الإمام جعفر الصادق رضي لله عنه، ورد النهي عن القياس، والتشنيع في الأخذبه، من طرق متعددة، فمنها:

1- ما أورده الحافظ أبو نعيم في حلية الأولياء (3: 196): بسنده عن عمرو بن جميع قال: دخلت على جعفر بن محمد أنا وابن أبي ليلى وأبو حنيفة. وبسنده الآخر عن عبد الله بن شبرمة قال: دخلت أنا وأبو حنيفة على جعفر بن محمد فقال: لابن أبي ليلى من هذا معك؟ قال: هذا رجل له بصرونفاذ في أمر الدين، قال: لعله يقيس أمر الدين برأيه؟ قال: نعم، قال: فقال جعفر لأبي حنيفة: ما اسمك؟ قال: نعمان.

قال: يا نعمان هل قست رأسك بعد؟ قال: كيف أقيس رأسي؟ قال: ما أراك تحسن شيئاً، هل علمت ما الملوحة في العينين، والمرارة في الأذنين، والحرارة في المنخرين، والعذوبة في الشفتين؟ قال: لا، قال: ما أراك تحسن شيئاً. قال: فهل علمت كلمة أو لها كفر وآخرها إيمان؟

فقال ابن أبي ليلى: يا ابن رسول الله أخبرنا بهذه الأشياء التي سألته عنها، فقال: أخبرني أبي عن جدي أن رسول الله على قال: إن الله تعالى بمنه وفضله جعل لابن آدم الملوحة في العينين لأنها شحمتان ولولا ذلك لذابتا، وإن الله تعالى بمنه وفضله ورحمته على ابن آدم جعل المرارة في الأذنين حجاباً من الدواب، فإن دخلت الرأس دابة والتمست إلى الدماغ، فاذا ذاقت المرارة التمست الخروج، وإن الله تعالى بمنه وفضله ورحمته على ابن آدم جعل الحرارة في المنخرين يستنشق بها الريح، ولولا ذلك لأنتن الدماغ، وإن الله تعالى بمنه وكرمه ورحمته لابن آدم جعل العذوبة في الشفتين، يجد بها استطعام كل شيء، ويسمع الناس بها حلاوة منطقه.

قال: فأخبرني عن الكلمة التي أولها كفر وآخرها إيهان؟ فقال: إذا قال: العمد لا إله فقد كفر، فإذا قال: إلا الله فهو إيهان.

ثم أقبل على أبي حنيفة، فقال: يا نعمان حدثني أبي عن جدي أن رسول الله على أبي من قاس أمر الدين برأيه إبليس، قال الله تعالى له: اسجد لآدم، فقال: أنا خير منه خلقتني من نار وخلقته من طين، فمن قاس الدين برأيه قرنه الله تعالى يوم القيامة بإبليس؛ لأنه اتبعه بالقياس.

زاد ابن شبرمة في حديثه: ثم قال جعفر: أيها أعظم قتل النفس أو الزنا؟ قال: قتل النفس، قال: فإن الله و قتل النفس شاهدين، ولم يقبل في الزنا إلا أربعة، ثم قال: أيها أعظم الصلاة أم الصوم؟ قال: الصلاة قال: فها بال الحائض تقضي- الصوم ولا تقضي- الصلاة؟ فكيف ويحك يقوم لك قياسك؟ اتق الله، ولا تقس الدين برأيك.

2 - ومنها ما رواه أبو القاسم تمام الرازي في الفوائد (1: 60) رقم (262): بسنده عن مغيث بن بديل ثنا ولد خارجة (1) قال: دخلت أنا ومحمد بن أبي ليلى وأبو حنيفة على جعفر بن محمد فرحب بنا ثم قال من هذا؟...بنحو رواية الحلية.

3 – ومنها ما رواه ابن حزم في الإحكام (8: 513) بسنده عن ابن شبرمة أن جعفر بن محمد بن علي بن الحسين قال لأبي حنيفة: اتق الله ولا تقس، فإنا نقف غداً نحن ومن خالفنا بين يدي الله تعالى، فنقول: قال رسول الله على قال الله تبارك وتعالى، وتقول أنت وأصحابك: سمعنا ورأينا، فيفعل الله بنا وبكم ما يشاء.

ورواه الخطيب البغدادي في شرف أصحاب الحديث للخطيب(157).

4 - وفي إعلام الموقعين (1: 255): (وقال علي بن عبد العزيز البغوي - وساق سنده إلى ابن شبرمة - أن جعفر بن محمد بن علي بن الحسين قال لأبي حنيفة: اتق الله ولا تقسى، فإنا غداً نقف نحن ومن خالفنا بين يدى الله،

<sup>(1)</sup> كذا في نسخة، وفي أخرى: ثنا ولد خارجة، ثنا خارجة.

فنقول: قال رسول الله ﷺ قال الله، وتقول أنت وأصحابك: رأينا وقسنا، فيفعل الله بنا وبكم ما يشاء.

وجذا الإسناد إلى ابن شرمة قال: دخلت أنا وأبو حنيفة على جعفر بن محمد بن الحنفية (1) فسلمت عليه وكنت له صديقاً ثم أقبلت على جعفر، وقلت له: أمتع الله بك هذا رجل من أهل العراق وله فقه وعقل، فقال لي جعفر: لعله الذي يقيس الدين برأيه، ثم أقبل على فقال: أهو النعمان؟ فقال له أبو حنيفة: نعم أصلحك الله، فقال له جعفر: اتق الله ولا تقس الدين برأيك، فإن أول من قاس إبليس إذ أمره الله بالسجود لآدم، فقال: أنا أخير منه خلقتني من نار وخلقته من طين، ثم قال لأبي حنيفة: أخبرني عن كلمة أولها شرك وآخرها إيهان فقال لا أدرى قال جعفر هي لا إله إلا الله فلو قال لا إله ثم أمسك كان مشركا فهذه كلمة أولها شرك وآخرها إيمان، ثم قال له: ويحك! أيهما أعظم عند الله قتل النفس التي حرم الله أو الزنا، قال: بل قتل النفس، فقال له جعفر: إن الله قد قبل في قتل النفس شاهدين ولم يقبل في الزنا إلا أربعة فكيف يقوم لك قياس، ثم قال: أيهما أعظم عند الله الصوم أو الصلاة؟ قال: بل الصلاة، قال: فما بال المرأة إذا حاضت تقضى الصيام ولا تقضى الصلاة؟ اتق الله يا عبد الله ولا تقس، فإنا نقف غداً نحن وأنت بين يدى الله فنقول: قال الله الله الله الله على وقال رسول الله على وتقول أنت وأصحابك: قسنا ورأينا، فيفعل الله بنا وبكم ما يشاء).

5 - وفي مسند أبي حنيفة برقم (62) بسنده عن ابن شبرمة، قال: دخلت أنا وأبو حنيفة، وابن أبي ليلى، على جعفر بن محمد بن علي، فقال لأبي حنيفة: اتق الله، ولا تقيسن للدين برأيك، فإن أول من قاس إبليس، إذ أمره بالسجود لآدم، فقال: أنا خير منه؛ خلقتني من نار، وخلقته من طين، وذكر

<sup>(1)</sup> كذا وقع: ابن الحنفية، وهو خطأ ظاهر.

كلاماً.

6 - وفي مسند أبي حنيفة أيضاً برقم (63) بسنده عن محمد بن سليمان بن سليط، قال: قال جعفر بن محمد لأبي حنيفة: يا نعمان، أيهما أكبر، الصلاة أم الصيام؟ قال: بل الصلاة، قال: فيما كان الحائض تقضي ما أفطرت، ولا تقضى ما تركت الصلاة، إن دين الله ليس بالقياس، إنها هو الاتباع.

كانت تلك إشارة إلى جانب من مصدر الشيعة في الاستدلال، وطريقتهم في التلقي، وتحقيق حول ما ينسبونه إلى الآل من ذلك.

## ريم المسألة الثانية منهج الآل في الاستدلال ومصدرهم في التلقي

وأشير في هذا التمهيد إلى جانبٍ آخر، له علاقة بها سبق وبها سيأتي من أبحاث، وهو منهج الآل في الاستدلال، ومصدرهم في التلقي، فأقول:

إن المتتبع لما ورد عنهم، والمستقرئ لما صدر منهم، يجد أن طريقتهم في معرفة الأحكام - بعد كتاب الله تعالى - إجمالاً تتلخص في ثلاثة طرائق:

الطريقة الأولى: الرواية عن الآباء

ويكشف عن ذلك أمران:

الأول: تتبع رواياتهم، فإن المتتبع لها يجد أكثرها كذلك، وخاصة ما يرويه الإمام جعفر بن محمد، ثم أبوه أبو جعفر محمد بن علي، وجده السجاد علي بن الحسين رضوان الله عليهم أجمعين، فإنهم كثيراً ما يروون عن آبائهم، وهذا ظاهر بأدنى تتبع لمروياتهم، وفي بحثنا هذا شواهد وفيرة على ذلك، وأمثلة كثيرة على تلك المسالك.

الثاني: تصريح بعض أهل العلم بذلك، ومن ذلك: ما جاء في تهذيب التهذيب (2: 88): (وقال سعيد بن أبي مريم: قيل لأبي بكر بن عياش: مالك لم تسمع من جعفر وقد أدركته؟ قال: سألناه عا يتحدث به من الأحاديث أشيء سمعته؟ قال: لا، ولكنها رواية رويناها عن آبائنا).

وسيأتي قريباً كلام ابن عدي في رواية الصادق عن آبائه.

ومما يشعر بذلك: ما رواه الطحاوي بسند أقل أحواله الحسن في شرح معانى الآثار (3: 234) رقم (4816) عن محمد بن إسحاق قال: سألت أبا

جعفر فقلت: رأيت علي بن أبي طالب، حيث ولي العراق وما ولي من أمور الناس، كيف صنع في سهم ذوي القربى؟ قال: سلك به والله سبيل أبي بكر وعمر عين ، قلت: وكيف وأنتم تقولون ما تقولون؟ قال: إنه والله ما كان أهله يصدرون إلا عن رأيه، قلت: فيا منعه؟ قال: كره والله أن يدعى عليه خلاف أبي بكر وعمر عين .

ورواها القاسم بن سلام في الأموال رقم (703) و البيهقي في سننه الكرى (6: 343).

فتأمل قول الإمام الباقر: (إنه والله ما كان أهله يصدرون إلا عن رأيه)(1).

## الطريقة الثانية: الأخذ من كتب وصحف عندهم:

وفي ذلك يقول ابن عدي في الكامل في الضعفاء (2: 133): (قال الشيخ: ولجعفر بن محمد حديث كبير عن أبيه عن جابر، وعن أبيه عن آبائه، ونسخاً لأهل البيت برواية جعفر بن محمد).

وفي تهذيب التهذيب (2: 88): (وقال ابن سعد: كان كثير الحديث ولا يحتج به ويستضعف، سئل مرة سمعت هذه الأحاديث من أبيك؟ فقال: نعم، وسئل مرة فقال: إنها وجدتها في كتبه.

قلت: يحتمل أن يكون الأولان - كذا في نسختي ولعل صوابه: السؤالان - وقعا عن أحاديث مختلفة فذكر فيها سمعه أنه سمعه، وفيها لم يسمعه أنه وجده، وهذا يدل على تثبته).

\_\_\_\_

<sup>(1)</sup> وأنبه هنا إلى تنبيه مهم جداً، وهو: أني أتعامل مع روايات الباقر والصادق ونحوهما من آل البيت وكأنهما روايات عن علي ويشف ، وذلك لقول الباقر ا: (إنه والله ما كان أهله يصدرون إلا عن رأيه) ومن هنا جاز لي الجمع بين ما يروى عنهم، وحمل بعضه على بعض، فكن من هذا التنبيه على ذكرٍ.

ومما ورد مسمى من كتب أهل البيت ما يلي:

- كتاب على هيشف.
- صحيفة على هيشنه.
  - الجفر والجامعة.

### فأما كتاب على ولينه :

#### فمها ورد فیه:

- ما في مصنف عبد الرزاق (3: 303): (وذكر عن محمد بن علي بن الحسين أنه خبرهم أنهما (1) كانا يجمعان إذا اجتمعا ورأى أنه وجده في كتاب لعلى زعم).
- وفي المحلى (7: 102) تحت المسألة رقم (833): (ومن طريق عبد الرزاق عن سفيان بن عيينة عن جعفر بن محمد عن أبيه قال: في كتاب علي بن أبي طالب: من شاء أن يجمع بين الحج والعمرة، فليسق هديه معه).
- وقال الإمام الشافعي في الأم (2: 215): أخبرنا سعيد بن سالم عن ابن جريج عن عطاء قال: في كتاب علي ويشخه من لم يجد نعلين ووجد خفين فليلبسها قلت: أتتيقن بأنه كتاب علي؟ قال: ما أشك أنه كتابه، قال: وليس فيها فليقطعها.
- وفي مصنف عبد الرزاق (4: 532) رقم (8761): عن ابن عيينة عن جعفر بن محمد عن أبيه قال: في كتاب علي: الجراد والحيتان ذكي (2).

<sup>(1)</sup> أي: العيد والجمعة.

<sup>(2)</sup> وعند الزيدية: جاء في أمالي الإمام أحمد بن عيسى (2: 58) بسنده من طريق عبد الله بن داهر، عن أبيه، عن جعفر، قال: حدثني أبي: أن في كتاب علي: (أبيا رجل أراد أن يعتق جاريته، ثم يجعل عتقها صداقها فهو جائز)

## وأما صحيفة على بن أبي طالب:

فهي صحيفة: أخذها من رسول الله والمنظمة على على مسند أحمد في مواضع منها: كما في رواية طارق بن شهاب عن علي على مسند أحمد في مواضع منها: (2: 170) رقم (874)، و(2: 269) رقم (962).

#### وعن محتواها:

فقد ورد أن فيها ما يلي:

- العقل، وفكاك الأسير، وأن لا يقتل مسلم بكافر، كما في البخاري.
  - فرائض الصدقة، كما في روايات مسند أحمد المشار إليها آنفاً.
- أسنان الإبل وأشياء من الجراحات، ولعن من آوى محدثاً أو ادعى لغير أبيه، وأن المدينة حرم، وأن ذمة المسلمين واحدة، كما في رواية مسند أحمد (2: 51) رقم (615): بسنده عن إبراهيم التيمي عن أبيه عن علي موثينه.

هذا وتجدر الإشارة إلى أن الدكتور رفعت فوزي عبد المطلب قد جمع ما نقل عن صحيفة علي ا في كتب الحديث السنية ودرسه دراسة توثيقية فقهية، وأخرج الكتاب تحت عنوان «صحيفة علي بن أبي طالب عن رسول الله عن دراسة توثيقية فقهية» ونشره في طبعته الأولى سنة (1406هـ) الموافق (1986م) من مطبوعات دار السلام للنشر والتوزيع بمصر.

<sup>=</sup> **وعند الإباضية**: جاء في تفسير الهواري - وهو إباضي - (1: 291) ما نصه: (ذكر نافع قال: قرأت في كتاب علي بن أبي طالب:ما قتل الكلب فكل، وما قتل الصقر والبازي فلا تأكل).

## وأما الجامعة والجفر:

فه اكتابان ذكرهما جمع من أهل العلم من أهل السنة، وأرسلوهما إرسال المسلمات، ويظهر ذلك من التأمل في النقول التالية:

ففي صبح الأعشى (9: 411): (وأما ما يكتب في ذيل العهد بعد تمام نسخته، فالمنقول فيه عن المتقدمين، ما كتب به علي الرضا تحت عهد المأمون إليه بالخلافة وهو:

الحمد لله الفعال لما يشاء... - إلى أن قال - والجامعة والجفر يدلان على ضد ذلك).

فتأمل قوله: «فالمنقول فيه عن المتقدّمين».

وفي المواقف (2: 95) للإيجي مع شرح الشريف الجرجاني: (وإن لم يصح ما ذكرناه من استلزام العلم بالشيء العلم بذلك العلم، [جاز أن يكون أحدنا عالماً بالجفر والجامعة] وهما كتابان لعلي رضي الله تعالى عنه قد ذكر فيها على طريقة علم الحروف الحوادث التي تحدث إلى انقراض العالم، وكان الأئمة المعروفون من أولاده يعرفونهما ويحكمون بهما، وفي كتاب قبول العهد الذي كتبه على بن موسى ب إلى المأمون أنك قد عرفت من حقوقنا ما لم يعرفه آباؤك فقبلت منك عهدك إلا أن الجفر والجامعة يدلان على أنه لا يتم، ولشايخ المغاربة نصيب من علم الحروف ينتسبون فيه إلى أهل البيت، ورأيت أنا بالشام نظماً أشير فيه بالرموز إلى أحوال ملوك مصر، وسمعت أنه مستخرج من ذينك الكتابين [وإن كان] أي أحدنا [لا يعلم علمه به] أي بما علمه من الجفر والجامعة لكن ذلك ضروري البطلان...).

#### تنبيه:

ما بين المعكوفتين [] هو كلام صاحب المواقف عضد الدين الإيجي، وما سواه فهو من كلام الشارح الجرجاني، فعلم أن في هذا النقل نسبة للجامعة والجفر لعلى ا من عالمين جليلين من علماء أهل السنة.

وفي كشف الظنون (1: 591): (علم الجفر والجامعة):

(وهو: عبارة عن العلم الإجمالي بلوح القضاء والقدر، المحتوي على كل ما كان وما يكون، كلياً وجزئياً.

والجفر: عبارة عن لوح القضاء الذي هو عقل الكل، والجامعة: لوح القدر الذي هو نفس الكل، وقد ادعى طائفة أن الإمام على بن أبي طالب رضي الله تعالى عنه وضع الحروف الثمانية والعشرين على طريق البسط الأعظم في جلد الجفر يستخرج منها بطرق مخصوصة وشرائط معينة ألفاظ مخصوصة يستخرج منها ما في لوح القضاء والقدر.

وهذا علم توارثه أهل البيت ومن ينتمي إليهم ويأخذ منهم من المشايخ الكاملين، وكانوا يكتمونه عن غيرهم كل الكتمان.

وقيل: لا يقف في هذا الكتاب حقيقة إلا المهدي المنتظر خروجه في آخر الزمان، وورد هذا في كتب الأنبياء السالفة كما نقل عن عيسى اليَّهِ: (نحن معاشر الأنبياء نأتيكم بالتنزيل).

وأما التأويل: فسيأتيكم به البارقليط الذي سيأتيكم بعدي.

نقل أن الخليفة المأمون لما عهد بالخلافة من بعده إلى علي بن موسى الرضا وكتب إليه كتاب عهده، كتب هو في آخر هذا الكتاب: نعم، إلا أن المخفر والجامعة يدلان على أن هذا الأمر لا يتم.

وكان كما قال؛ لأن المأمون استشعر فتنة من بني هاشم فسمه كذا في (مفتاح السعادة).

قال ابن طلحة (1): (الجفر) و (الجامعة): كتابان جليلان:

أحدهما: ذكره الإمام علي بن أبي طالب رضي الله تعالى عنه وهو يخطب بالكوفة على المنبر.

والآخر: أسره رسول الله ﷺ وأمره بتدوينه فكتبه على على حروفاً متفرقة على طريقة سفر آدم في جفر يعني: في رق قد صبغ من جلد البعير فاشتهر بين الناس به لأنه وجد فيه ما جرى فيه للأولين والآخرين...).

وفي الباب نقول أخرى عن علماء آخرين: كابن الطقطقي في الفخري في الآداب السلطانية، وابن خلدون في المقدمة، وغيرهما تركتها اختصاراً.

الطريقة الثالثة: الفهم والإلهام من الله تعالى:

ويشير إلى ذلك قول الإمام على الذي في صحيح البخاري (3: 1110) رقم (2882) بسنده عن أبي جحيفة ويشخ قال: قلت لعلي ويشخ: هل عندكم شيء من الوحي إلا ما في كتاب الله؟ قال: والذي فلق الحبة وبرأ النسمة ما أعلمه إلا فهم يعطيه الله رجلاً في القرآن، وما في هذه الصحيفة، قلت: وما في الصحيفة؟ قال: العقل، وفكاك الأسير، وأن لا يقتل مسلم كاف.

وأخرجه أيضاً في (6: 2531) رقم (6507) بسنده عن أبي جحيفة قال: سألت علياً علي في القرآن؟ وقال مرة: ما ليس عند الناس؟ فقال: والذي فلق الحبة وبرأ النسمة ما عندنا إلا ما في القرآن، إلا فها يعطى رجل في كتابه، وما في الصحيفة، قلت: وما في الصحيفة؟ قال: العقل، وفكاك الأسير، وأن لا يقتل مسلم بكافر.

\_

<sup>(1)</sup> هو: الشيخ كمال الدين (أبي سالم) محمد بن طلحة النصيبي الشافعي ت 654 وقد ألف كتاباً اسمه (الجفر الجامع والنور اللامع).

فتأمل قوله: (إلا فهماً).

فقد اتضح من هذا أن مصادرهم أثرية نقلية.

كما سبق في المسألة الأولى من هذا التمهيد: بعدهم عن الرأي ونبذهم للقياس.

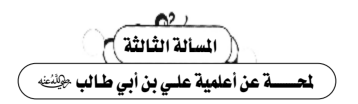
إيقاظ: يظهر من خلال ما سبق: أنه كان لدى أئمة أهل البيت رضوان الله عليهم كتب أو مدونات، والمنقول منها باسمه عند أهل السنة - كما سبق إيراده - أربعة:

1- كتاب علي. 2- صحيفة علي 3- الجامعة. 4- الجفر. وهذا المنقول عندنا أهل السنة، مطابق لما اشتهر عن الشيعة الإمامية من النقل عن أئمة أهل البيت بأن لديهم تلك المدونات نفسها.

والنقولات في ذلك عنهم أشهر من أن تذكر، والروايات لديهم أكثر من أن تحصر .

وحتى لا يبقى الأمر من غير توثيق، راجع بحث العالم الإمامي عبد الهادي الفضلي حول «المذهب الإمامي» المطبوع ضمن كتاب «المذاهب الإسلامية الخمسة تأريخ وتوثيق» (ص: 68) ط الغدير، فقد ذكر تلك الكتب، بالإضافة إلى مصحف فاطمة، وبين أن الروايات التي تعرضت لها، تكاد تكون صريحة في أن محتوياتها لا تتعدى ما جاء به النبي ص من أحكام وإرشادات، إضافة إلى إشارة لبعض الأحداث والتقلبات التي تلت وفاته ص.

قلت: وما ذكر من أن محتويات تلك الكتب: إنها هي أحكام، وأخبار لبعض الأحداث، موافق لما صورته كتبنا السنية عنها، فتأمل فيها نقلناه قبل تجد صدق ذلك.



حقاً لقد تهيبت، وصدقاً لقد أحجمت، عن إبداء لمعة، أو إعطاء لمحة، عن علم هذا الطود الأشم:

فمن جهة: هو أمر ليس بخافٍ على أدنى مطلع.

ومن أخرى: فما عسى مثلي أن يقول في مثله، وماذا أذكر وماذا أدع؟ وما مثلي إلا كما قال القائل:

تكاثرت الضباء على خراش في يدري خراش ما يصيد

ولكن: طلباً لرضى المولى وأجره، واستجابة لمن لا يسع مخالفة أمره، وتيمناً بذكر نبذٍ من علم علي شريفة، وتبركاً بعد نتفٍ من فهمه منيفة، يزدان بها البحث ويشر.ف، ويتعلمها الجاهل ويعرف، أقدمت على ما كنت عنه قد أحجمت، وعلى شهادات السلف اعتمدت، وإلى أقاويلهم استندت؛ لما كان العظيم لا يعرف قدره إلا العظيم؛ فأقول مختصراً، وعلى أقوالهم سوى التمهيد مقتصراً:

تواتر عن كبار الصحابة والتابعين فمن بعدهم: الشهادة لعلي بن أبي طالب رضوان الله عليه بالأعلمية والتقدم في:

- العلم مطلقاً.
  - والقرآن
  - والسنة
  - والفقه

- والقضاء
- والفرائض

#### فأما العلم مطلقاً:

فنقتصر هنا من أقوال أعلام السلف على ما يلى:

- الحسن بن علي رضوان الله عليها: ففي مصنف ابن أبي شيبة (6: 379 371) من ثلاث طرق بألفاظ متقاربة أن الحسن بن علي خطب بعد وفاة علي فقال: لقد فارقكم رجل بالأمس لم يسبقه الأولون بعلم ولا يدركه الآخرون...
- عمر بن الخطاب رضوان الله عليه: ففي طبقات الفقهاء لأبي إسحاق الشيرازي (1: 42): (وروى الحسن قال: جمع عمر هيئ أصحاب النبي علي الستشيرهم وفيهم على فقال: قل فأنت أعلمهم وأفضلهم).
- ابن عباس رضوان الله عليها: ففي تاريخ دمشق (42: 407): بسنده عن ابن عباس قال: قسم علم الناس خسة أجزاء فكان لعلي منها أربعة أجزاء ولسائر الناس جزء، وشاركهم علي في الجزء فكان أعلم به منهم.
- مسروق: ففي طبقات الفقهاء لأبي إسحاق الشيرازي (1: 42): (وقال مسروق: انتهى العلم إلى ثلاثة: عالم بالمدينة، وعالم بالشام، وعالم بالعراق؛ فعالم المدينة: علي بن أبي طالب والله وعالم العراق: عبد الله بن مسعود، وعالم الشام: أبو الدرداء، فإذا التقوا سأل عالم الشام وعالم العراق عالم المدينة ولم يسألها.
- داود بن المسيب: ففي الكنى والأسماء للدولابي رقم (794): بسنده عن داود بن المسيب، قال: ما كان أحد بعد رسول الله ﷺ أعلم من علي بن أبي طالب.

- عطاء: ففي مصنف ابن أبي شيبة (6: 371) رقم (32109): حدثنا عبدة بن سليان عن عبد الملك بن أبي سليان قال: قلت لعطاء: كان في أصحاب رسول الله عليه أحد أعلم من علي؟ قال: لا والله ما أعلمه.

- عبد الله بن عياش بن أبى ربيعة: ففي ذخائر العقبى (79): عن عبد الله بن عياش بن أبي ربيعة، وقد سئل عن علي فقال: كان له والله ما شاء من ضرس قاطع... والسابقة في الإسلام والعلم بالقرآن والفقه والسنة... أخرجه المخلص الذهبي<sup>(1)</sup>.

(1) قال الإمام ابن الوزير في العواصم (1: 444): (قد ثبت أن أمير المؤمنين علياً علياً

و قال المحقق الشيخ الأرنؤوط معلقاً على كلام ابن الوزير:

(لعل مستند المؤلف في ذلك ما رواه الإمام أحمد في مسنده 5/ 126 ، و الطبراني في معجمه الكبير 20/ 229 من طريقين عن خالد بن طهمان عن نافع بن أبي نافع عن معقل يسار ... و فيه أن النبي على قال لفاطمة: أو ما ترضين أبي زوجتك أقدم أمتي سلماً، و أكثرهم علماً، وأعظمهم حلماً. و خالد بن طهمان صدون إلا أنه اختلط، و باقي رجاله ثقات، وانظر مجمع الزوائد (9/ 101).

وكان كبار الصحابة رضوان الله عليهم يستشيرونه ويشف في القضايا الكبرى، ويفزعون إليه في حل المشكلات، وكشف المعضلات، ويقتدون برأيه، وكان عمر ا إذا أشكل عليه أمر فلم يتبينه يقول: قضية و لا أبا حسن لها.

وروى عبد الرزاق عن معمر عن قتادة عن النبي عَلَيْ مرسلاً: أرحم أمتي بأمتي أبو بكر، وأقضاهم على.

قال الحافظ في الفتح 8 / 167 : و قد رويناه موصولاً في فوائد أبي بكر محمد بن العباس بن نجيح من حديث أبي سعيد الخدري مثله .

و روى البخاري في صحيحه (4481) و (5005) من طريق سعيد بن جبير عن ابن عباس قال: قال عمر ا: أقرؤنا أبي، وأقضانا علي، والقضاء يستلزم العلم والإحاطة

\_

## وأما القرآن:

ففي الاستيعاب في معرفة الأصحاب (1: 341) وروى الحكم بن عتيبة عن أبي عبد الرحمن السلمي، قال: ما رأيت أحداً أقرأ من علي وأما السنة:

فممن شهد بذلك أم المؤمنين عائشة رضوان الله عليها:

- ففي السنة لأبي بكر بن الخلال رقم (459): بسنده عن عطاء، قال: سمعت عائشة، والله تقول: على أعلم الناس بالسنة.
- وفي تهذيب الآثار للطبري رقم (1104): بسنده عن جسرة بنت دجاجة، قالت: قيل لعائشة: إن علياً أمر بصيام يوم عاشوراء، قالت: هو أعلم من بقى بالسنة (1).

#### وأما الفقه:

فممن شهد بذلك:

- عطاء: وفي مقتل علي لابن أبي الدنيا (109) بسنده عن عبد الملك بن أبي سليهان قال: قلت لعطاء: أكان أحد من أصحاب رسول الله على أفقه من على ؟ قال: لا والله ما علمته.

وسبق ویأتی آخرون نصوا علی أفقهیته.

بالمشكلة التي يقضي فيها، و معرفة النصوص التي يستنبط منها الحكم، و فهمها = على الوجه الصحيح، وتنزيلها على المسألة المتنازع فيها، و ما أثر عنه من فتاوى واجتهادات و حكم، يقوى ما قاله المصنف رحمه الله).

(1) قال الإمام ابن تيمية في شرح العمدة (2: 189): (وأما ما ذكر عن أبي ذر وغيره من الصحابة في أنهم كانوا مخصوصين بالمتعة، فقد عارض ذلك أبو موسى وابن عباس وبنو هاشم وهم أهل بيت رسول الله على وأعلم الناس بسنته).

\_

<del>(87</del>

#### وأما القضاء:

فقد عد من خصائصه أنه أقضى الأمة، ففي الرياض النضرة في مناقب العشرة (ص 267) عقد باباً بعنوان: (ذكر اختصاصه بأنه أقضى الأمة) وذكر تحته شهادة:

- - وشهادة عمر
  - وابن مسعود

وقد رواهن مسندات غير واحد منهم الإمام القاضي وكيع في كتابه أخبار القضاة (1: 89).

## وأما الفرائض:

ففي الاستيعاب في معرفة الأصحاب (1: 340)

- عن سعيد بن وهب قال: قال عبد الله: أعلم أهل المدينة بالفرائض على بن أبي طالب.
- وعن مغيرة قال: ليس أحد منهم أقوى قولاً في الفرائض من علي، قال: وكان المغيرة صاحب الفرائض.

## بل كان مفزعاً لهم عند المعضلات:

## ومما جاء في ذلك:

- ما رواه الحافظ ابن أبي الدنيا في كتابه مقتل علي رقم (108) بسنده عن سهاك بن حرب قال: كان عمر بن الخطاب والله عنه ، يقول لعلي بن أبي طالب عندما يسأله من الأمر فيفرجه عنه: لا أبقاني الله بعدك يا أبا الحسن.
- وفي الاستيعاب لابن عبد البر (1: 339): عن سعيد بن المسيب قال: كان عمر يتعوذ بالله من معضلة ليس لها أبو الحسن، وقال في المجنونة التي أمر برجمها وفي التي وضعت لستة أشهر، فأراد عمر رجمها فقال له علي:

إن الله تعالى يقول: «وحمله وفصاله ثلاثون شهراً»... فكان عمر يقول: لولا على لهلك عمر.

#### ومرجعاً عند المشكلات:

واستقراء موارد دلالة الصحابة السائلين عليه، وإرشادهم إليه، تسفر عن عدد ضخم جداً لا مجال لذكره، لكني أشير لضيق المقام إلى أن المحب الطبري قد ذكر نبذاً من ذلك، وجعل هذا من خصائصه، فقال في كتابه الرياض النضرة في مناقب العشرة (ص 265): ذكر اختصاصه بإحالة جمع من الصحابة عند سؤالهم عليه، وعد منهم: أبا بكر وعمر وعثمان وعائشة ومعاوية.

وما اشتهر عن أحد من الصحابة أنه قال على الملاً: سلوني غيره:

ففي تاريخ دمشق (42: 999):بسنده إلى:

- ابن شبرمة يقول: ما كان أحد يقول على المنبر سلوني عن ما بين اللوحين إلا علي بن أبي طالب.

- و سعيد بن المسيب، قال: لم يكن أحد من أصحاب النبي على يقول سلوني إلا على وبسنده عن عمير بن عبد الله قال: خطبنا على على منبر الكوفة فقال: أيها الناس سلوني قبل أن تفقدوني فبين الجبلين منى علم جم.

- وسياك عن خالد بن عرعرة قال: أتيت الرحبة فإذا أنا بنفر جلوس قريب من ثلاثين أو أربعين رجلاً فقعدت فيهم، فخرج علينا علي فها رأيته أنكر أحداً من القوم غيري، فقال: ألا رجل يسألني فينتفع وينفع نفسه.

ومن هنا كان منهم من لا يعدو رأيه:

ومن أولئك:

1 - حبر الأمة: ابن عباس: ففي تاريخ دمشق (42: 407): بسنده عنه أنه قال:

- إنا إذا ثبت لنا الشيء عن علي لم نعدل به إلى غيره.
- إذا بلغنا شيء تكلم به علي من فتيا أو قضاء، وثبت لم نجاوزه إلى غيره.
  - إذا حدثنا ثقة عن على بقيناً لا نعدوها.

2- وعمر بن الخطاب: فقد روى القاضي وكيع في أخبار القضاة (1: 89) بسنده عن أنس قال: قال عمر لرجل: اجعل بيني وبينك من كنا أمرنا إذا اختلفنا في شيء أن نحكمه؛ يعنى علياً.

ولم يقتصر ذلك التقديم على محبيه، حتى اعترف به محاربوه:

كما كان شأن معاوية: ومما جاء عنه في هذا، ما يلي:

- في الاستيعاب (1: 341): وكان معاوية يكتب فيها ينزل به ليسأل له علي بن أبي طالب والمنطقة عن ذلك فلها بلغه قتله قال: ذهب الفقه والعلم بموت ابن أبي طالب...
- وروى ابن أبي الدنيا في كتابه مقتل علي رقم (106) بسنده عن مغيرة قال: لما جيء معاوية بنعي علي بن أبي طالب عليه وهو قائل مع امرأته ابنة قرظة في يوم صائف، فقال: إنا لله وإنا إليه راجعون ماذا فقدوا من العلم والخير والفضل والفقه، قالت امرأته: بالأمس تطعن في عينيه وتسترجع اليوم عليه! قال: ويلك لا تدرين ما فقدنا من علمه وفضله وسوابقه.
- ورقم (107) بسنده عن حجار بن أبجر قال: جاء رجل إلى معاوية فقال سرق ثوبي هذا فوجدته مع هذا فقال: لو كان لهذا علي بن أبي طالب.

حتى ردت العلوم بأنواعها إليه، واعتمد واضعوها عليه:

وفي ذلك يقول الإمام ابن الجزري في كتابه مناقب الأسد الغالب (74): (فانتهت إليه رضوان الله تعالى عليه جميع الفضائل من أنواع العلوم، وجميع المحاسن، وكرم الشهائل من الحديث والقرآن والفقه والقضاء، والتصوف والشجاعة والولاية والكرم والزهد والورع وحسن الخلق، والعقل والتقوى وإصابة الرأي؛ فلذلك أجمعت القلوب السليمة على محبته، والفطرة السليمة على سلوك طريقته، فكان حبه علامة السعادة والإيهان، وبغضه محصن الشقاء والنفاق والخذلان، كها تقدم في الأحاديث الصحيحة وظهر بالأدلة الصريحة) (1).

(1) وقد شرح ذلك وأشار إليه ابن أبي الحديد المعتزلي في مقدمة شرح نهج البلاغة، بكلام جيد مقبول في الجملة، وإن كان ينقص بعضه شيء من الدقة، فقال: (وما أقول في رجل تعزى إليه كل فضيلة، وتنتهي إليه كل فرقة، وتتجاذبه كل طائفة، فهو رئيس الفضائل وينبوعها، وأبو عذرها، وسابق مضهارها، ومجلي حلبتها كل من بزغ فيها بعده فمنه أخذ وله اقتفى وعلى مثاله احتذى.

وقد عرفت أن أشرف العلوم هو العلم الإلهي؛ لأن شرف العلم بشرف المعلوم ومعلومه أشرف الموجودات فكان هو أشرف العلوم ومن كلامه عليت اقتبس وعنه نقل وإليه انتهى ومنه ابتدأ: فإن المعتزلة الذين هم أهل التوحيد والعدل وأرباب النظر ومنهم تعلم الناس هذا الفن تلامذته وأصحابه؛ لأن كبيرهم واصل بن عطاء تلميذ أبي هاشم عبد الله بن محمد بن الحنفية وأبو هاشم تلميذ أبيه وأبوه تلميذه (ع)

وأما الأشعرية فإنهم ينتمون إلى أبي الحسن علي بن إسماعيل بن أبي بشر الأشعري، وهو تلميذ أبي علي الجبائي وأبو على أحد مشايخ المعتزلة، فالأشعرية ينتهون بآخره إلى أستاذ المعتزلة ومعلمهم، وهو على بن أبي طالب (ع).

وأما الإمامية والزيدية فانتهاؤهم إليه ظاهر.

**ومن العلوم**: علم الفقه: وهو (ع) أصله وأساسه، وكل فقيه في الإسلام فهو عيال عليه ومستفيد من فقهه:

\_

أما أصحاب أبي حنيفة كأبي يوسف ومحمد وغيرهما فأخذوا عن أبي حنيفة.

وأما الشافعي فقرأ على محمد بن الحسن فيرجع فقهه أيضاً إلى أبي حنيفة.

وأما أحمد بن حنبل فقرأ على الشافعي فيرجع فقهه أيضاً إلى أبي حنيفة، وأبو حنيفة قرأ على جعفر بن محمد (ع)، وقرأ جعفر على أبيه (ع) وينتهي الأمر إلى علي (ع).

وأما مالك بن أنس فقرأ على ربيعة الرأي، وقرأ ربيعة على عكرمة، وقرأ عكرمة على عبد الله بن عباس، وقرأ عبد الله بن عباس على على بن أبي طالب.

وإن شئت فرددت إليه فقه الشافعي بقراءته على مالك كان لك ذلك فهؤلاء الفقهاء الأربعة.

وأما فقه الشيعة فرجوعه إليه ظاهر.

وأيضاً فإن فقهاء الصحابة كانوا عمر بن الخطاب وعبد الله بن عباس، وكلاهما أخذ عن علي (ع): أما ابن عباس فظاهر، وأما عمر فقد عرف كل أحد رجوعه إليه في كثير من المسائل التي أشكلت عليه وعلى غيره من الصحابة، وقوله غير مرة: لولا على لهلك عمر، وقوله: لا بقيت لمعضلة ليس لها أبو الحسن، وقوله: لا يفتين أحد في المسجد وعلي حاضر، فقد عرف بهذا الوجه أيضاً انتهاء الفقه إليه.

و قد روت العامة والخاصة قوله (ص): أقضاكم علي، والقضاء هو الفقه فهو إذا أفقههم، وروى الكل أيضاً أنه (ع) قال له وقد بعثه إلى اليمن قاضياً: اللهم اهد قلبه، وثبت لسانه، قال: في شككت بعدها في قضاء بين اثنين.

وهو (ع) الذي أفتى في المرأة التي وضعت لستة أشهر، وهو الذي أفتى في الحامل الزانية، وهو الذي قال في المنبرية: صار ثمنها تسعا، وهذه المسألة لو فكر الفرضي فيها فكرا طويلا لاستحسن منه بعد طول النظر هذا الجواب فها ظنك بمن قاله بديهة واقتضبه ارتجالاً.

ومن العلوم: علم تفسير القرآن وعنه أخذ، ومنه فرع، وإذا رجعت إلى كتب التفسير علمت صحة ذلك؛ لأن أكثره عنه، وعن عبد الله بن عباس، وقد علم الناس حال ابن عباس في ملازمته له، وانقطاعه إليه، وأنه تلميذه وخريجه، وقيل له: أين علمك من علم ابن عمك؟ فقال: كنسبة قطرة من المطر إلى البحر المحيط.

وأما كلام من بعد القرون المفضلة في علو شأوه وتقدمه في العلم، فتحتاج لسفر ضخم.

ولا غرو: فهو باب مدينة علم الرسول الشيئة (1) ...

ومن العلوم: علم الطريقة والحقيقة وأحوال التصوف: وقد عرفت أن أرباب هذا الفن في جميع بلاد الإسلام إليه ينتهون، وعنده يقفون، وقد صرح بذلك الشبلي والجنيد وسري وأبو يزيد البسطامي وأبو محفوظ معروف الكرخي وغيرهم، ويكفيك دلالة على ذلك الخرقة التي هي شعارهم إلى اليوم، وكونهم يسندونها بإسناد متصل إليه ع.

ومن العلوم: علم النحو والعربية وقد علم الناس كافة أنه هو الذي ابتدعه وأنشأه وأملى على أبي الأسود الدؤلي جوامعه وأصوله من جملتها... وهذا يكاد يلحق بالمعجزات؛ لأن القوة البشرية لا تفي بهذا الحصر، ولا تنهض بهذا الاستنباط.

(1) لحديث: «أنا مدينة العلم وعلي بابها، فمن أراد المدينة فليأتها من بابها» وله ألفاظ متقاربة.

وهو وإن تنازع الناس في صحته، بين:

- مصحح له: كالحاكم في مستدركه، وابن معين كما في تاريخ بغداد (11: 49)، والطبرى كما في تهذيب الآثار (4: 128) حيث صحح سنده.
- ومحسن: كالحافظ العلائي في كتابه النقد الصحيح، والسيوطي في تاريخ الخلفاء (1: 69)، وابن حجر في فتيا له نقلها السيوطي في كتابه اللآلئ المصنوعة (1: 306)، والسخاوي في المقاصد الحسنة رقم: (189)، والشوكاني في الفوائد المجموعة (ص: 349).
  - ومضعف:
  - وحاكم عليه بالوضع: كابن الجوزى والنووى.
- ومحتج به: كعادة كثير من الأئمة، والحفاظ والمؤرخين، ممن ترجم لعلي بن أبي طالب ا، كالحافظ أبي نعيم في أوائل ترجمته لعلي في حلية الأولياء (1: 61)، وكالمحب الطبري، في تراجم أبواب من كتابيه: الرياض النضره، وذخائر العقبي، وغيرهما.
- إلا أن الأمر على أقل الأحوال: كما قال الإمام الشعراني في الطبقات الكبرى

...ورأس العترة (1<sup>)</sup>، وزوج البتول.

(1: 279): (وهذا الخبر وإن كان في سنده مقال، فإن شاهد الحال يشهد به، وهو الثقة الأمين، فافهم).

(1) وما كنت أظن أن أحداً من المسلمين ينازع في كون الإمام على هيئف هو رأس أهل البيت، ومقدمهم، وأفضلهم، فضلاً عن أن يكون من آحادهم، حتى فجئت بفاجعة أليمة حين طالعت البداية والنهاية لابن كثير فوجدته يقول في (6: 232): (وقد وقع ما فهمه عبد الله بن عمر من ذلك سواء من أنه لم يل أحد من أهل البيت الخلافة على سبيل الاستقلال ويتم له الأمر، وقد قال ذلك عثمان بن عفان وعلي بن أبي طالب: إنه لا يلي أحد من أهل البيت أبداً، ورواه عنهما أبو صالح الخليل بن أحمد بن عيسى بن الشيخ في كتابه الفتن والملاحم، قلت: وأما الخلفاء الفاطميون الذين كانوا بالديار المصرية، فإن أكثر العلماء على أنهم أدعياء، وعلي بن أبي طالب ليس من أهل البيت! ومع هذا لم يتم له الأمر كما كان للخلفاء الثلاثة قبله، ولا اتسعت يده في البلاد كلها، ثم تنكدت عليه الأمور).

على مثل هذا فليبك الباكون! فهل سنحتاج أن نثبت أن علي بن أبي طالب رضوان ربي عليه من أهل البيت؟! وحقاً: ليس يقر في الأذهان شيء إذا احتاج النهار إلى دليل.

# فهرس مسائل فقه الآل مجردة عن الشرح وأرقام الصفحات مطابقة لطبعة مركز المتفوق الثانية

| رقم<br>الصفحة | المألــــة                                | رقم<br>الصفحة | السألــــة                               |
|---------------|-------------------------------------------|---------------|------------------------------------------|
| 107           | ة الموافقة لفقه الإمامية                  | السنيا        | فهرس مسائل فقه الآل                      |
| 109           | هارة                                      | ناب الطو      | ĭ≤                                       |
| 110           | هل يجزئ الوضوء بالنبيذ؟                   | 109           | لا يغسل الدم بالبزاق                     |
| 118           | هل تنجس البئر بملاقاة النجاسة؟            | 117           | الماء لا ينجسه شيء                       |
| 120           | نزح البئر من بول الصبي                    | 119           | كيفية تطهير البئر إذا وقعت فيها فأرة     |
| 121           | طهورية الماء المستعمل في رفع حدثٍ أكبر    | 121           | طهورية الماء المستعمل في الوضوء          |
| 123           | الماء الذي وقعت فيه وزغة أو فأرة          | 122           | طهارة الأسئار عدا ما استثني              |
| 124           | الدم غير ناقض للوضوء                      | 124           | لا ينقض النوم الوضوء ما لم يغلب الحاستين |
| 125           | الوضوء من القيء                           | 125           | الوضوء من الرعاف                         |
| 127           | ليس في حلق الشعر وضوء                     | 126           | لا وضوء في القبلة                        |
| 128           | عدم الوضوء من مس المرأة                   | 127           | عدم الوضوء من مس الذكر                   |
| 129           | إذا تعدى الغائط المخرج لم يجز إلا الماء   | 129           | عدم الوضوء مما مسته النار                |
| 131           | تخليل اللحية                              | 130           | اشتراط النية للطهارة                     |
| 134           | غسل الوجه بيد واحدة                       | 133           | في القدر المجزئ من مسح الرأس             |
| 136           | حكم المسح على النعلين                     | 135           | الإقبال في مسح الرأس                     |
| 138           | في المسح بالبلل الباقي على الأعضاء        | 137           | المسح مرة واحدة                          |
| 139           | مسح الرجلين في الوضوء                     | 139           | عدم إجزاء المسح على العمامة              |
| 148           | الترتيب في الوضوء                         | 146           | عدم مشروعية المسح على الخفين             |
| 150           | استحباب تحريك الخاتم في الطهارة           | 149           | الواجب في الوضوء مرة                     |
| 151           | تتشيف أعضاء الوضوء بالمنديل               | 150           | كراهة الاستعانة بالغير في الطهارة        |
| 153           | هل يجب الغسل بالإدخال أم لابد من الإنزال؟ | 152           | الدعاء عقب الوضوء                        |
| 157           | المرأة تحتلم، وتغتسل إذا رأت الماء        | 157           | إذا احتلم ولم يجد منياً فلا غسل          |
| 159           | مرور الجنب في المسجد                      | 158           | الوضوء بعد الغسل                         |

| رقم<br>الصفحة | المسألـــــة                               | رقم<br>الصفحة | المألسة                                |
|---------------|--------------------------------------------|---------------|----------------------------------------|
| 160           | حكم مس المصحف بدون وضوء                    | 159           | كراهة أكل وشرب ونوم الجنب حتى يتطهر    |
| 161           | قراءة القرآن في الحمام                     | 161           | جواز قراءة القرآن للمحدث حدثًا أصغر    |
| 163           | إجزاء الارتماس في الغسل                    | 162           | حكم قراءة الجنب للقرآن                 |
| 164           | عدم وجوب الموالاة في غسل الجنابة           | 163           | الجنب يخرج منه البلل المشتبه بعد الغسل |
| 166           | حرمة الطواف على الحائض                     | 165           | أقل الطهر بين الحيضتين                 |
| 167           | هل في وطء الحائض كفارة؟                    | 167           | قراءة الحائض للقرآن الكريم             |
| 168           | استحباب وضوء الحائض ونكرها الله وقت الصلاة | 167           | ما يحل من الحائض                       |
| 170           | دم الحامل استحاضة                          | 169           | الصفرة والكدرة بعد أيام الحيض استحاضة  |
| 171           | جواز وطء المستحاضة                         | 170           | المستحاضة والغسل                       |
| 173           | لو طهرت النفساء قبل أكثره صلت              | 173           | المستحاضة تصلي وتصوم                   |
| 175           | غسل من غسل ميتاً                           | 174           | أكل النفساء الرطب                      |
| 177           | الغسل للنشاط                               | 176           | هل للحجامة غسل؟                        |
| 179           | لأم الولد أن تغسل مولاها                   | 178           | يغسل الزوجان بعضهما                    |
| 180           | عدم تغسيل الشهيد                           | 180           | أولى الناس بتغسيل الميت                |
| 181           | الشهيد في غير المعركة                      | 180           | الصلاة على الشهيد                      |
| 183           | الصلاة على قاتل نفسه                       | 181           | الصلاة على من قتل بحد                  |
| 184           | التحنيط بالمسك                             | 183           | مسح مساجد الميت بكافور                 |
| 186           | استحباب التكفين بالقطن                     | 185           | التكفين في ثلاثة أثواب                 |
| 187           | استحباب التكفين ببرد حبرة يماني            | 186           | كفن الرجل من أصل تركته                 |
| 188           | تكفين الميت في ثوب صلى فيه                 | 187           | إذا كفن في قميصه قطع أزراره            |
| 189           | استحباب حمل الجنازة                        | 188           | المشي خلف الجنازة                      |
| 190           | الإسراع بالجنازة في المشي                  | 190           | من أين يبدأ حمل الجنازة؟               |
| 191           | وضع اللبن في اللحد                         | 191           | استحباب التفكر والاتعاظ لمشيع الجنازة  |
| 193           | رش القبر بالماء                            | 192           | استحباب حثو الحاضرين التراب            |
| 193           | استحباب الدعاء عند إنزال الميت             | 193           | جواز الدفن ليلاً                       |
| 195           | جواز البكاء على الميت                      | 194           | حكم النوح على الميت                    |
| 195           | تعليم القبر                                | 195           | ما ينزع من ثياب الشهيد                 |

| رقم<br>الصفحة | المالــــة                                     | رقم<br>الصفحة    | المائلـــة                                                 |
|---------------|------------------------------------------------|------------------|------------------------------------------------------------|
| 197           | جواز الجلوس على القبر                          | 196              | جواز ترميم القبر وإصلاحه                                   |
| 198           | المجزىء في مسح الوجه في التيمم                 | 197              | جواز التيمم لمن يخاف العطش باستعمال الماء                  |
| 200           | كم ضربة في التيمم؟                             | 199              | المجزىء في مسح اليدين في التيمم                            |
| 202           | تأخير التيمم لآخر الوقت                        | 201              | هل يجب التيمم لكل صلاة؟                                    |
| 204           | إذا وجد الماء وقد صلى لم يعد الصلاة            | 203              | التيمم مبيح لا رافع للحدث                                  |
| 205           | نجاسة الدم                                     | 204              | كراهة الجماع في السفر لمن ليس معه ماء                      |
| 205           | العفو عن دم البراغيث والبعوض                   | 205              | العفو عن دم البراغيث والبعوض                               |
| 206           | الذباب يقع على النجس ثم يقع على الثوب أو البدن | 206              | إذا جهل موضع النجاسة                                       |
| 209           | جلود الميتة                                    | 208              | طهارة الجنب وعرقه                                          |
| 210           | طهورية ماء المطر وطينه                         | 210              | طهارة كلب البحر                                            |
| 212           | البول قائماً                                   | 211              | الاكتفاء بصب الماء على بول الرضيع                          |
| 213           | جفاف الأرض يطهرها                              | 212              | طهارة بول وغائط ما يؤكل لحمه                               |
| 214           | إذا وقعت الفأرة في السمن                       | 213              | تطهر الأرض بعضها بعضا                                      |
| 215           | الثوب يحوكه اليهودي أو النصراني                | 215              | جواز استعمال الإناء المفضض مع الكراهة                      |
|               |                                                | 216              | طهارة ما يباع في سوق المسلمين                              |
| 218           | ö                                              | ب الصلا          | كتار                                                       |
| 219           | مطالبة الصبيان بالصلاة لسبع                    | 218              | أمر الصبيان بالجمع بين الصلاتين                            |
| 220           | وقت فضيلة صلاة العصر                           | 219              | وقت صلاة الظهر                                             |
| 223           | تحذير من ترك صلاة العصر                        | 221              | وقت صلاة المغرب                                            |
| 224           | النوافل مثنى مثنى                              | 223              | استحباب الإكثار من نوافل الصلاة                            |
| 226           | نافلة العشاء البعدية ركعتان                    | 224              | التنفل بين العشائين                                        |
| 227           | ركعتي الشفع والوتر                             | 226              | الوتر سنة وليس بواجب                                       |
| 229           | أفضل الوتر بعد الفجر الأول                     | 227              | مسألة نقض الوتر                                            |
| 232           | وصل الوتر                                      | 232              | قضاء الوتر                                                 |
| 233           | الإسفار في الفجر                               | 233              | التنفل في السفر                                            |
| 235           | قضاء نوافل الليل بالنهار                       | 235              | جواز صَلَّاة ذات السبب في أوقات الكراهة                    |
| 237           | لا يقطع الصلاة شيء<br>أفضل أوقات الصلاة        |                  | ما هي الصلاة الوسطى؟                                       |
| 239<br>241    | الصلاة في جوف الكعبة                           | 238              | دفع المار بين يدي المصلي<br>يكفي للبعيد استقبال جهة الكعبة |
| <b>41</b>     | الصدرة في جوف النعب                            | ∠ <del>4</del> 0 | يكفي لتبعيد استعبال جهه المعب                              |

| ر <b>قم</b><br>الصفحة | المألــــة                                       | رقم<br>الصفحة | السألــــة                                 |
|-----------------------|--------------------------------------------------|---------------|--------------------------------------------|
| 242                   | سقوط استقبال القبلة في النافلة على الراحلة       | 242           | صلاة النافلة على الراحلة                   |
| 244                   | إذا رأى في ثوبه دماً                             | 243           | من علم بالنجاسة بعد الصلاة                 |
| 246                   | استحباب تجديد الوضوء لكل صلاة                    | 245           | استحباب الصلاة في النعال العربية           |
| 247                   | كراهة الصلاة في المقابر                          | 247           | كراهة الصلاة في جواد الطريق                |
| 248                   | اتخاذ القبور مساجد                               | 247           | استثناء الصلاة عند قبور الصالحين           |
| 249                   | الدخول للكنيسة والأكل فيها                       | 248           | كراهة الصلاة في أرض بابل                   |
| 250                   | كان الأذان وحياً                                 | 249           | عدم وجوب الصلاة إلى سترة                   |
| 252                   | الرخصة في الأذان للفجر الأول                     | 252           | الأذان والإقامة للمنفرد                    |
| 258                   | الإقامة مثنى مثنى                                | 254           | الأذان بحي على خير العمل                   |
| 259                   | ماذا يقول عند شهادتي المؤذن؟                     | 259           | من سمع الأذان يحكيه كما هو                 |
| 260                   | الأذان للمسافر                                   | 260           | الإمام أملك بالإقامة                       |
| 261                   | تأكد استحباب السواك للصلاة                       | 261           | اتيان الصلاة بسكينة ووقار                  |
| 262                   | التربع في الصلاة لمن اشتكى أو تنفل               | 262           | حد رفع المصلي يديه في التكبير              |
| 264                   | التخبير في الثالثة والرابعة بين التسبيح والقراءة | 263           | البسملة اية من الفاتحة                     |
| 267                   | لا يقرن بين سورتين في ركعة                       | 267           | في حالة اختياره التسبيح تجزؤه مرة          |
| 271                   | القراءة بالمعوذتين في الصلاة                     | 268           | الجهر بالبسملة مطلقا                       |
| 272                   | لو قال الله أكبر بدل سمع الله لمن حمده           | 271           | الفيل وقريش سورة واحدة                     |
| 273                   | ثبوت السجدة الثانية في سورة الحج                 | 272           | الجلوس للاستراحة                           |
| 275                   | استحباب سجود الشكر                               | 274           | سجدات العزائم أربع                         |
| 276                   | وجوب الصلاة على النبي صلى الله عليه وآله         | 276           | لا يسمع المبتلى التعويذ من البلاء          |
| 279                   | القنوت قبل الركوع                                | 277           | التوجه بـ «وجهت وجهي» بعد تكبيرة الإحرام   |
| 281                   | التكبير بين القراءة والقنوت قبل الركوع           | 281           | استحباب الدعاء في الوتر قبل الركوع وبعده   |
| 282                   | القنوت في الجمعة                                 | 282           | رفع اليدين في القنوت                       |
| 286                   | كلمات الفرج                                      | 284           | القنوت في كل صلاة جهرية                    |
| 287                   | كراهة عقص الشعر للرجل                            | 287           | من تعقیبات الصلوات                         |
| 288                   | صلاة الحاقن                                      | 288           | كراهة العبث في الصلاة                      |
| 289                   | تسمية العشاء بالعتمة                             | 288           | كراهة النوم قبل العشاء                     |
| 290                   | جواز الدعاء لمعين في الصلاة                      | 290           | جواز الدعاء على معين في الصلاة             |
| 291                   | القراءة في الجمعة بالجمعة والمنافقين             | 291           | جواز قطع نافلة الصلاة<br>المنطقة المسلاة   |
| 292                   | في المفصل ثلاث سجدات                             |               | السؤال في آية الرحمة و                     |
| 294                   | حكم الصلاة في جلود الثعالب                       | 293           | كراهة الإقعاء                              |
| 295                   | وضع اليدين في الركوع                             | 295           | وجوب الانحناء بقدر وضع اليدين على الركبتين |
| 296                   | استحباب موازاة العنق للظهر في الركوع             | 296           | استحباب تسوية الظهر في الركوع              |

|                       |                                              | . **          |                                         |
|-----------------------|----------------------------------------------|---------------|-----------------------------------------|
| ر <u>قم</u><br>الصفحة | المسألــــة                                  | رقم<br>الصفحة | المسألـــــة                            |
| 297                   | ذكر الركوع                                   | 297           | الدعاء قبل ذكر الركوع                   |
| 298                   | التسميع والتحميد للإمام والمأموم             | 298           | قراءة القرآن في الركوع والسجود          |
| 299                   | قول بحول الله وقوته أقوم وأقعد بعد الركوع    | 299           | جواز قول ربناً لك الحمد                 |
| 302                   | الدعاء قبل ذكر السجود                        | 300           | وضع الجبهة في السجود على الأرض          |
| 303                   | من أدعية ما بين السجدتين                     | 302           | ذكر السجود                              |
| 303                   | من أحدث بعد السجدة الثانية من الركعة الأخيرة | 303           | لا يسجد إلا لله تعالى                   |
| 306                   | القعود للتشهد                                | 304           | البناء على ما سبق في الصلاة             |
| 308                   | حكم التسليم                                  | 307           | استحباب التسمية في أول التشهد           |
| 310                   | كيفية السلام                                 | 309           | عبارة السلام                            |
| 312                   | حمل السلاح في الصلاة                         | 312           | كراهة التثاؤب في الصلاة                 |
| 313                   | الكلام بالقر آن في الصلاة                    | 313           | لا يزول اليقين بالشك                    |
| 314                   | من لزمته الجمعة فصلى الظهر                   | 314           | وقت الجمعة                              |
| 315                   | اشتراط الإمام للجمعة                         | 314           | تدرك الجمعة بإدراك ركعة                 |
| 317                   | لا جمعة على المسافر                          | 317           | قراءة القرآن في الخطبة                  |
| 318                   | مورد النهي عن الكلام في الخطبة               | 318           | النهي عن الكلام في الخطبة               |
| 319                   | كراهة الصلاة والإمام يخطب                    | 319           | رد السلام في الخطبه                     |
| 320                   | أول وقت غسل الجمعة                           | 320           | استحباب غسل الجمعة                      |
| 321                   | صلاة ست ركعات بعد الجمعة                     | 320           | الأِذان الثاني يوم الجمعة               |
| 322                   | التخيير في الجمعة مع حضور العيد              | 322           | الأضحى سنة                              |
| 323                   | لا يثبت التخيير للإمام                       | 323           | إعلام الإمام بالتخيير في الخطبة         |
| 324                   | الخروج للعيد ماشيأ                           | 324           | متى يخرج لصلاة العيد؟                   |
| 325                   | صيغة التكبير في العيد                        | 325           | ذكر الله في الطريق لصلاة العيد          |
| 327                   | خروج النساء لصلاة العيد                      | 326           | الإصحار لصلاة العيد                     |
| 328                   | لا نافلة لصلاة العيد                         | 327           | متى يأكل في العيدين؟                    |
| 330                   | التكبير في العيد سبعاً وخمساً                | 329           | صلاة العيد مع اختلال الشرائط            |
| 331                   | تقديم صلاة العيد على الخطبة                  | 331           | الجهر بالقراءة في العيد                 |
| 332                   | رفع الصوت بالتكبير في العيد                  | 332           | سنية غسل العيد                          |
| 333                   | كيفية صلاة الكسوف والأيات                    | 333           | صلاة الزلزلة والأيات                    |
| 335                   | القنوت في الكسوف                             |               | الجهر في الكسوف                         |
| 336                   | القراءة بالطوال في صلاة الكسوف               | 335           | الجماعة لصلاة الكسوف                    |
| 336                   | الإمام أولى بالصلاة على الجنازة              |               | التخفيف في عيادة المريض                 |
| 339                   | جواز سلام الإمام بواحدة في صلاة الجنازة      | 337           | التكبير على الجنازة                     |
| 340                   | تكرار الصلاة على الجنازة                     | 339           | جواز الصلاة على القبر لمن فاتته الجنازة |

| رقم<br>الصفحة | المألــــة                                    | رقم<br>الصفحة | المائسية                                       |
|---------------|-----------------------------------------------|---------------|------------------------------------------------|
| 341           | المسبوق في صلاة الجنازة                       | 341           | تقديم المكتوبة على الجنازة                     |
| 343           | هل يقوم حتى توضع الجنازة أم يجلس؟             | 342           | كراهة القيام لمرور الجنازة                     |
| 345           | جواز زيارة النساء للقبور                      | 344           | تغطية قبر المرأة بثوب حين إنزالها              |
| 346           | إهداء القرب للميت                             | 345           | الزيارة كل جمعة                                |
| 346           | في المحرم يموت هل يغطى رأسه؟                  | 346           | لا يطيب الميت المحرم                           |
| 348           | كيف يدخل الميت القبر؟                         | 347           | كيفية ترتيب الجنائز                            |
| 350           | كيفية صلاة الاستسقاء                          | 349           | من أدعية دخول المقابر                          |
| 351           | حكم تارك الصلاة                               | 350           | من سنن الاستسقاء                               |
| 353           | سجود السهو بعد السلام                         | 352           | من نسي القراءة صحت صلاته                       |
| 354           | عدم القراءة خلف الإمام                        | 353           | في كل زيادة ونقصان سجود سهو                    |
| 357           | متى يقوم للصلاة؟                              | 356           | موقف المأمومين                                 |
| 358           | جواز إمامة الأعمى                             | 357           | إمامة المملوك                                  |
| 358           | هل تؤم المرأة النساء؟                         | 358           | استخلاف المسبوق                                |
| 359           | جواز استخلاف الإمام غيره                      | 359           | كراهة إمامة من يكرهه المأموم                   |
| 361           | إعادة الصلاة جماعة                            | 359           | من جهل حدث إمامه لا يعيد                       |
| 362           | جواز تسليم المأموم قبل الإمام                 | 362           | إذا أعاد الصلاة ففرضه الأولى                   |
| 363           | ما أدركه المسبوق أول صلاته                    | 363           | كراهة ائتمام المتطهر بالمتيمم                  |
| 365           | تسوية الصفوف في الصلاة                        | 365           | أفضلية ميامن الصفوف                            |
| 366           | لا يعتد بالسجود من لم يدرك الركوع             | 366           | الصلاة منفرداً خلف الصف                        |
| 368           | الانصراف بعد الصلاة إلى جهة حاجته             | 367           | من فاتنه ركعة أو أدرك ركعة مع الإمام هل يتشهد؟ |
| 369           | اتخاذ المساجد في الطرقات                      | 368           | تطوع الإمام في موضع إمامته                     |
| 371           | كراهة المحاريب في المسجد                      | 370           | النهي عن زخرفة المساجد                         |
| 371           | منع دخول الكافر المسجد                        | 371           | لا تقام الحدود في المسجد                       |
| 373           | الدعاء لدخول المسجد والخروج منه               | 372           | أكل الثوم والبصل والكراث                       |
| 378           | صلاة المغرب في الخوف                          | 374           | حكم صلاة التراويح في المساجد جماعة             |
| 379           | كم يترخص المسافر؟                             | 379           | الرخص لا تناط بالمعاصي                         |
| 381           | متى يبدأ حد الترخص؟                           | 380           | القصر عزيمة                                    |
| 383           | القصر في مسافة أقل من يوم لمن قصد أربعة فراسخ | 382           | متى ينتهي حد القصر؟                            |
| 384           | في كم تصلي المرأة من الثياب؟                  | 383           | الفخذ ليس بعورة                                |
| 385           | لا تتجافى المرأة                              |               | استحباب تجافي الرجل في سجوده                   |
| 388           | لبس المعصفر والمزعفر                          | 386           | لبس السواد في مآتم الآل                        |
| 389           | كراهة السدل في الصلاة                         | 388           | استحباب القلنسوة البيضاء                       |
| 391           | جواز تلقين الإمام والفتح عليه                 | 390           | الحك في الصلاة                                 |

| رقم<br>الصفحة | المالـــة                                 | رقم<br>الصفحة   | السألــــة                                  |
|---------------|-------------------------------------------|-----------------|---------------------------------------------|
| 394           | خمس                                       | <u>زكاة وال</u> | كتاب الـ                                    |
| 396           | لا زكاة في القرض والدين حتى يقبضهما       | 394             | هل في مال الصبي زكاة؟                       |
| 397           | لا زكاة في الخضر                          | 397             | وجوب الزكاة في الغلات الأربع                |
| 398           | لا زكاة في الخيل والرقيق                  | 398             | لا تجب الزكاة في العدس ونحوه من الحبوب      |
| 400           | لا يزكى بالرديء من التمر                  | 399             | لا زكاة في العسل                            |
| 402           | اشتراط الحول                              | 400             | هل في السخلة زكاة؟                          |
| 403           | أول نصاب الإبل                            | 402             | المستفاد من المال أثناء الحول               |
| 405           | إجزاء ابن اللبون حيث لا بنت مخاض          | 404             | في 25 من الإبل خمس شياه وفي 26 بنت مخاض     |
| 406           | نصاب البقر                                | 405             | إذا زادت الإبل على عشرين ومائة              |
| 407           | بقية نصاب الغنم                           | 407             | أول نصاب الغنم                              |
| 409           | لا يجمع بين مفترق و لا يفرق بين مجتمع     | 409             | لا شيء فيما بين النصابين                    |
| 410           | لا تؤخذ معيبة                             | 410             | ليس في العوامل زكاة                         |
| 411           | نصاب الذهب عشرون دينارأ                   | 411             | لا يؤخذ فحل الضراب                          |
| 413           | لا زكاة في الحلي                          | 412             | ما زاد على مائتي در هم فضة                  |
| 414           | ضابط الفقير والمسكين                      | 413             | نصاب الغلات                                 |
| 417           | لا تعطى الزكاة لمن يجور بها               | 417             | جواز إعطاء الزكاة لصنف واحد                 |
| 418           | لا يعطي الغارم في معصية من الزكاة         | 418             | هل بقي اليوم مؤلفة قلوبهم؟                  |
| 419           | جواز أخذ الهاشمي الزكاة من مثله           | 419             | لا زكاة لمن يعول                            |
| 420           | المتولي لإخراج الزكاة                     | 419             | جواز صدقة النافلة للهاشمي                   |
| 422           | لا فطرة على غير المكلف                    | 421             | هل يحسب ما أخذه العاشر من الزكاة؟           |
| 423           | الفطرة عن المعال ولو كافرأ                | 422             | الفطرة على من يعول                          |
| 424           | قدر زكاة الفطرة                           | 423             | إخراج الفطرة قبل الصلاة                     |
| 425           | في المعدن الخمس                           | 424             | إذا ساوت قيمة أقل من صاع لقيمة صاع أدنى منه |
|               |                                           | 426             | الخمس لقرابة رسول الله                      |
| 428           | عتكاف                                     | سوم والأ        | كتاب الص                                    |
| 428           | لا قضاء على من أكل ناسياً                 | 428             | صحة صوم النافلة بالنية قبل الزوال           |
| 430           | حكم القيء في الصوم                        | 429             | سواك الصائم بالرطب واليابس                  |
| 432           | مضغ العلك للصائم                          | 431             | إصباح الصائم جنبا                           |
| 433           | كراهة التقبيل في الصوم                    | 432             | الحقنة في الدبر                             |
| 434           | كراهة الاحتجام للصائم                     | 433             | جواز اكتحال الصائم بالإثمد                  |
| 436           | لا يثبت الشهر برؤية واحد بل لابد من اثنين | 436             | كراهة دخول الحمام المضعف للصائم             |
| 437           | إذا كان شهر رمضان بحسب الرؤية             | 437             | لا يثبت الشهر برؤية الهلال يوم ثلاثين       |

مختصر فقه الآل ف

| رقم<br>الصفحة | المسألـــــــــــــــــــــــــــــــــــ        | رقم<br>الصفحة | المائل ــــة                          |
|---------------|--------------------------------------------------|---------------|---------------------------------------|
|               | 28 يوماً وجب قضاء يوم منه                        |               | قبل الزوال                            |
| 438           | إنشاء السفر في رمضان                             | 438           | من شك في طلوع الفجر                   |
| 440           | حد الإمساك عن السحور                             | 439           | الإفطار والصلاة                       |
| 443           | استحباب صوم شهر المحرم                           | 442           | كيف يقضى رمضان؟                       |
| 446           | جواز قطع صوم التطوع بلا عذر                      | 443           | استحباب صوم عاشوراء                   |
| 449           | أنواع الصوم المندوب                              | 448           | أنواع الصوم الواجب                    |
| 452           | أنواع الصوم المحرم                               | 452           | ما يستحب الإمساك فيه أدباً            |
| 457           | اشتراط الصوم للاعتكاف                            | 456           | الشيخ الكبير والعجوز                  |
| 459           | جواز خروج المعتكف لحاجة                          | 458           | مكان الاعتكاف                         |
| 460           | الاشتراط في الاعتكاف                             | 460           | إذا خرج المعتكف لحاجة فلا يجلس        |
|               |                                                  | 461           | ليالي القدر                           |
| 462           | ىمرة                                             | عج وال        | کتاب ۱۱                               |
| 463           | وجوب الاستنابة على المعضوب ونحوه مع القدرة عليها | 462           | شرط الاستطاعة لوجوب الحج              |
| 464           | من نذر أن يحج ماشياً وعجز                        | 463           | الحج ماشياً أفضل                      |
| 465           | جواز حج الصرورة نيابة                            | 465           | من عجز عن الحج بنفسه استناب           |
| 466           | جواز تأخير إتيان مكة من منى عن يوم النحر         | 466           | إذا لم يجد المحرم إلا قباء            |
| 467           | التمتع أفضل من الإفراد                           | 466           | أنواع الحج                            |
| 469           | يطوف القارن طوافين                               | 468           | قرن الحج والعمرة                      |
| 471           | الإشعار والتقليد                                 | 470           | على القارن سوق هدي                    |
| 473           | لا تشترط الطهارة للتلبية                         | 472           | الاشتراط في الإحرام                   |
| 474           | حرمة أكل المحرم الصيد ولو من محلٍ                | 473           | قطع تلبية الحج قبل الوقوف بعرفة       |
| 477           | الطيلسان المزرر للمحرم                           | 475           | الطعام فيه الزعفران للمحرم            |
| 478           | إذا لم يجد إزاراً لبس سروالاً                    | 478           | لبس الهميان للمحرم                    |
| 479           | إذا لبس الخف فهل يقطعه؟                          | 479           | إذا لم يجد نعلاً لبس خفاً             |
| 480           | جواز دهن الشقوق للمحرم                           | 480           | الدهن بما ليس طيباً                   |
| 481           | لا تغطي المحرمة وجهها ولا بأس بإسدال قناع        | 481           | لا يسد المحرم أنفه لرائحة كريهة       |
| 482           | جواز غسل المحرم رأسه                             | 482           | في المحرم يعقد على بطنه الثوب         |
| 483           | لا يكره السواك للمحرم إلا المفضى لخروج الدم      | 483           | لا تلبس المرأة القفازين وهي محرمة     |
| 484           | الإحرام بثوب مصبوغ                               | 484           | تغسيل الميت المحرِم بالسدر لا الكافور |
| 485           | استعمال الرياحين للمحرم                          | 485           | إباحة اللباس الموررد للمحرم           |
| 486           | لا يدخل مكة إلا بإحرام                           | 486           | الرخصة في اغتسال المحرم               |
| 487           | الغسل لدخول الحرم                                | 486           | الغسل للإحرام                         |

مختصر فقه الآل ف

| رقم<br>الصفحة | المألسة                                     | رقم<br>الصفحة | المائسة                                    |
|---------------|---------------------------------------------|---------------|--------------------------------------------|
| 487           | الجمع في مز دلفة بأذان أم بأذانين؟          | 487           | استحباب الاغتسال للوقوف بعرفة              |
| 489           | استحباب السعي بوادي محسر                    | 488           | من فاته وقوف عرفة أجزأه الوقوف بالمشعر     |
| 490           | ما يجزي في الأضحية                          | 489           | استحباب الذهاب لرمي الجمرة ماشيا           |
| 492           | لا تجزئ العوراء                             | 491           | هل تجزئ مكسورة القرن؟                      |
| 493           | لو طرأ على الأضحية عيب                      | 492           | لا تجزئ مقطوعة الأذن                       |
| 494           | الاستنابة في ذبح الأضحية                    | 493           | ولد الأضحية يتبع أمه                       |
| 495           | تعريف الهدي ليلة عرفة                       | 494           | استحباب سمن الهدي أو الأضحية               |
| 496           | الأيام التي يصومها المتمتع إذا لم يجد الهدي | 496           | لحوم الأضاحي بعد ثلاث                      |
| 498           | استحباب الأضحية                             | 497           | إذا لم يصم في الحج فهل يصوم أيام منى؟      |
| 500           | الأيام المعدودات                            | 499           | وقت الأضحية:                               |
| 501           | عدم جواز العتيرة                            | 500           | البقرة عن سبعة                             |
| 501           | جواز شرب لبن الهدي ما لم يضر بالولد         | 501           | جواز ركوب الهد <i>ي</i> بالمعروف           |
| 502           | من لبد شعره فعليه الحلق                     | 502           | لا يؤكل من الهدي الواجب                    |
| 503           | من لا شعر له يمر الموسى على رأسه            | 503           | طاف ولم يقصر ناسياً                        |
| 504           | وجوب الطهارة للطواف الواجب                  | 503           | منتهى حلق الرأس                            |
| 504           | ما يقرأ في ركعتي الطواف                     | 504           | ركعتا الطواف في أوقات الكراهة              |
| 506           | الدعاء إذا استلم الحجر                      | 505           | حكم استلام الحجر في الطواف                 |
| 506           | استحباب الوقوف عند الحجر                    | 506           | استحباب استقبال الحجر                      |
| 508           | لیس علی أهل مكة رمل                         | 507           | المشي مقتصداً أو الرمل في الطواف           |
| 509           | الدعاء تحت الميزاب                          | 508           | التزام أركان البيت الأربعة                 |
| 510           | من زاد في طوافه على السبعة<br>أشواط         | 509           | أين تصلى ركعتا الطواف؟                     |
| 511           | لو حاضت يوم النحر بعد الطواف تنفر           | 510           | الشك في الطواف                             |
| 512           | جواز السعي بين الصفا والمروة راكبأ          | 511           | الشرب من زمزم بعد الطواف                   |
| 513           | وقت رمي الجمار                              | 512           | لو زاد في سعيه على السبعة أشواط            |
| 514           | صفة التكبير بمنى                            | 513           | هل يشرع التكبير أيام التشريق عقيب النوافل؟ |
| 515           | محل هدي المحصر                              | 514           | وقت خروج الإمام من منى                     |
| 515           | قتل المحرم للغراب                           | 515           | قتل المحرم للحية                           |
| 516           | في قتل المحرم للظبي شاة                     | 516           | قتل المحرم للحية<br>في قتل النعامة بدنة    |
| 518           | قتل المحرم الحمام                           | 517           | بيضة النعامة                               |
| 519           | قتل المحرم جرادة                            | 518           | كسر المحرم بيض الحمام في الحرم             |
| 520           | ذبح الصيد في الحرم كالميتة                  | 519           | من دل على صيد فقتل ضمنه                    |
| 520           | ما يترتب على الوطء في الحج                  | 520           | إدخال الصيد مذبوحاً إلى الحرم              |

| رقم<br>الصفحة | المائــــة                                  | رقم<br>الصفحة | المائلـــة                                    |
|---------------|---------------------------------------------|---------------|-----------------------------------------------|
| 522           | عقد المحرم فاسد                             | 522           | في تقبيل المحرم دم                            |
| 525           | استحباب العمرة المفردة في كل شهر            | 523           | وجوب العمرة                                   |
| 526           | والنهي عن المنكر                            | بالمعروف      | كتاب الجهاد والأمر ب                          |
| 526           | حرمة التمثيل                                | 526           | قتال العدو بالنار                             |
| 528           | حمل رأس الكافر من المعركة                   | 527           | قتل الأسير صبرا                               |
| 529           | عدم بيع أرض السواد                          | 529           | التفريق بين الأم وولدها                       |
| 532           | لا يصح بيع الأرض المفتوحة عنوة              | 531           | إجراء العطاء للمولود                          |
| 533           | صحة بيع الأرض المصالح عليها                 | 532           | هل ينتقل خراج الأرض إلى المسلم بشرائه لها؟    |
| 534           | عدم إقامة الحدود في أرض الحرب               | 533           | لو ترك أهل الأرض عمارتها                      |
| 535           | هل على رقيق أهل الذمة جزية؟                 | 534           | حکم نصاری بنی تغلب                            |
| 536           | وضع الجزية عمن أسلم                         | 536           | هل تسقط الجزية إذا أشترى مسلم رقيق أهل الذمة؟ |
| 537           | نقض العهد                                   | 537           | تظاهر أهل الذمة بالمناكير                     |
| 538           | الجزية مما تيسر ولو من العروض               | 537           | قدر الجزية                                    |
| 540           | العمل عند أهل الذمة                         | 539           | جواز دفع الزاني الذمي إلى أهل نحلته           |
| 541           | لا يقتل الخوارج تحت قبضة الإمام حتى يَقتلوا | 540           | دعوة أهل البغي قبل قتالهم                     |
| 544           | ضمان قتلى مدبري البغاة                      | 542           | جريح أهل البغي وأسيرهم ومدبرهم                |
| 547           | لا تسبى نساء وذراري أهل البغي               | 545           | أموال أهل البغي الَّذي حواها العسكر مما ينقل  |
| 547           | إقامة الحد على المملوك                      | 547           | للإمام إجازة ما جباه البغاة                   |
| 549           | ں العقود                                    | رة وبعض       | كتاب التجا                                    |
| 549           | نفخ اللحام في اللحم للبيع                   | 549           | من آداب البيع                                 |
| 550           | أخذ الرزق على القضاء                        | 550           | معاملة الأكراد                                |
| 552           | كراهة كسب الحجام إذا اشترط                  | 551           | استحباب الغزل للمرأة                          |
| 552           | بيع المصحف وشراؤه                           | 552           | معلم القران وأخذ الأجرة                       |
| 553           | جوائز السلطان                               | 553           | أخذ الأجرة على كتابة القرآن                   |
| 555           | بيع المملوك وشراؤه                          | 555           | العمل عند السلطان                             |
| 557           | من سرق ثوبه فوجده عند غيره                  | 556           | بيع من لا يملك                                |
| 558           | هل مال الولد لوالده؟                        | 557           | تصرف الأب في مال ولده<br>طهارة المسك          |
| 559           | استحباب زيادة البائع للمشتري                | 559           |                                               |
| 560           | النهي عن بيع الغرر                          | 560           | كراهة الحلف على البيع                         |
| 561           | النهي عن التسعير                            | 561           | النهي عن الاحتكار                             |
| 562           | من سبق إلى مكان في السوق فهو أحق به         | 561           | ثبوت خيار المجلس في البيع                     |
| 564           | الزيادة في رد القرض بدون شرط                | 563           | جواز بيع النسيئة                              |

| رقم<br>الصفحة | المائلــــة                                                | رقم<br>الصفحة | المائسية                                                                 |
|---------------|------------------------------------------------------------|---------------|--------------------------------------------------------------------------|
| 565           | من وطأ أمة ثم علم بعيبها لم يردها وله الأرش                | 564           | إقراض المال بأرض وأخذه بأخرى                                             |
| 567           | حكم بيع النسيئة في غير المكيل والموزون                     | 566           | جواز التفاضل فيما لا كيل فيه ولا وزن                                     |
| 569           | الاختلاف في الجودة لا يجوز التفاضل إذا اتحد الجنس          | 568           | اشتراط التماثل في الصرف إذا اتحد الجنس                                   |
| 570           | جواز بيع الحيوان واستثناء راسه أو جلده                     | 570           | المخلوط من الذهب والفضية، يباع بالأقل                                    |
| 571           | السلم في الحيوان                                           | 571           | من باع عبداً له مال                                                      |
| 572           | جواز الإقالة في بعض السلم                                  | 571           | جواز السلم في الحرير                                                     |
| 573           | الرهن في السلم                                             | 572           | الشفعة على قدر الأنصباء                                                  |
| 574           | إذا هلك الرهن                                              | 573           | هل يسجن المدين؟                                                          |
| 577           | من وجد ماله بعينه عند المفلس                               | 577           | لو اختلفوا فيما على الراهن                                               |
| 578           | هل برجع المحال على المحيل؟                                 | 578           | لا يشترط معرفة المضمون له والمضمون عنه                                   |
| 580           | التلف في المضاربة                                          | 579           | الربح في المضاربة على الشرط                                              |
| 581           | الدين والمضاربة سواء                                       | 580           | العامل في المضاربة أمين                                                  |
| 582           | جواز المزارعة على النصف والثلث والربع                      | 581           | قبالة الأرض وقبالة العلوج                                                |
| 583           | هل يضمن المودع؟                                            | 583           | جواز إجارة الأرض وقتًا معلومًا، بمال معلوم                               |
| 584           | هل تضمن العارية؟                                           | 583           | الوديعة والدين سواء                                                      |
| 586           | إذا أفسد الصانع ضمن                                        | 585           | ليس للمستأجر أن يؤجر بأكثر مما استأجر                                    |
| 588           | لا يلزم الوقف إلا بالإقباض                                 | 587           | صحة التوكيل في الحقوق                                                    |
| 589           | العمري والرقبي سواء                                        | 588           | جواز الوقف على معدوم تبعاً                                               |
| 590           | لا حكم للهبة ما لم تقبض                                    | 589           | الرجوع في الصدقة قبل القبض                                               |
| 591           | المال الذي فيه الوصية                                      | 590           | الهبة بشرط الثواب                                                        |
| 593           | العبرة في الثلث وقت الوفاة                                 | 592           | بكم يوصىي؟                                                               |
| 594           | تحليف الشاهدين في الوصية                                   | 594           | لا وصية لميت                                                             |
| 595           | الدين مقدم على الوصية                                      | 595           | موت الموصى له قبل الموصىي                                                |
| 597           | وصية وصىي الوصىي                                           | 596           | لو أوصىي له بسهم                                                         |
|               |                                                            | 597           | إذا أعتق غلامه عند الموت وليس له مال غيره                                |
| 598           | 3                                                          | ب النكار      |                                                                          |
| 598           | استحباب إعلان النكاح                                       | 598           |                                                                          |
| 599           | جواز النظر لشعر المحارم                                    | 599           | عدم وجوب الخطبة أمام العقد<br>جواز النظر إلى محاسن الأمة لمن يريد شراءها |
| 600           | بور سور سور الدبر<br>الوطء في الدبر<br>جواز العزل عن الأمة | 600           |                                                                          |
| 605           |                                                            | 603           | حكم العزل عن الحرة                                                       |
| 610           | عدم اشتراط الشاهدين في النكاح                              | 605           | هل يشترط الولي في النكاح؟                                                |
| 611           | إذا زوجها الوليان                                          | 610           | لا ولاية للكافر على مسلمة                                                |

مختصر فقه الآل ف

| رقم<br>الصفحة | المألـــــــــــــــــــــــــــــــــــ        | رقم<br>الصفحة | المائسة                                 |
|---------------|-------------------------------------------------|---------------|-----------------------------------------|
| 613           | تولي المرأة عقد غيرها                           | 612           | صحة التوكيل في الزواج                   |
| 615           | استحباب إسلام المرضعة                           | 613           | لا رضاع بعد الحولين                     |
| 616           | إذا بانت أخته من الرضاع، فلا مهر لها قبل الدخول | 616           | التحريم بلبن الفحل                      |
| 617           | العقد على البنات لا يحرم الأمهات                | 616           | العقد على الأمهات لا يحرم البنات        |
| 620           | حكم نكاح الأمة على الحرة                        | 619           | حكم نكاح الربيبة التي ليست في الحجر     |
| 621           | حكم نكاح الأمة للموسر                           | 620           | حكم نكاح الحرة على الأمة                |
| 622           | لا تتزوج المرأة بعبدها                          | 621           | نكاح الكتابية                           |
| 623           | إسلام الكتابية وزوجها غير مسلم                  | 623           | الزواج في أرض الحرب                     |
| 626           | عتق الأمة وجعل عتقها صداقها                     | 625           | عدم اشتراط الكفاءة في النسب             |
| 629           | حکم الزواج بمن زنی بها                          | 627           | حرمة وطء أمة وطأ أختها حتى تخرج من ملكه |
| 630           | هل للمتزوجة في العدة صداق؟                      | 630           | الزنا لا ينشر التحريم                   |
| 631           | أقل الحمل ستة أشهر                              | 631           | الزواج بالمعتدة، هل يحرمها؟             |
| 634           | إذا راجعها في العدة فهي امرأته على أي حال       | 633           | من أولج في صبي حرمت عليه محارمه         |
| 635           | من طلق الرابعة: متى يتزوج بالخامسة؟             | 634           | كم يتزوج العبد؟                         |
| 636           | العبرة في عدد التطليقات بالنساء                 | 636           | متى تحلُّ للزوج أخت زوجته المطلقة؟      |
| 638           | من عجز زوجها عن النفقة فلها الخيار              | 638           | جواز نكاح المخالف المسلم                |
| 640           | طلاق العبد بيده                                 | 639           | بيع الأمة المزوجة                       |
| 641           | من ملکت زوجها                                   | 640           | سبي مزوجات أهل الحرب وشراؤهن            |
| 648           | لا ينفسخ النكاح بمجرد البيع                     | 642           | نكاح المتعة                             |
| 650           | تستبرئ الأمة بحيضة                              | 648           | لا يحل وطء الأمة المزوجة حتى تطلق       |
| 651           | من عيوب المرأة التي تثبت الخيار للزوج           | 650           | التسري وطلب الولد من بنت الزنا          |
| 652           | إذا ردت بالعيب فهل لها مهر؟                     | 651           | هل ترد المرأة بالعيب؟                   |
| 653           | هل يفرق بالزنا أو الحد فيه بين الزوجين؟         | 652           | لو شرط الأب من صداق بنته                |
| 655           | إذا أصاب امرأته ثم انقطع فلا خيار لها           | 654           | وأما عدم التفريق                        |
| 659           | تأجيل العنين سنة                                | 656           | الرجل يغرر بالأمة أنها حرة فيتزوجها     |
|               |                                                 |               | ويولدها ومسائلها الست                   |
| 661           | أقل المهر                                       | 660           | إذا أدخلت امرأة الرجل على الآخر         |
| 662           | لزوم الصداق بالخلوة                             | 662           | زواج الخصىي                             |
| 664           | متعة المطلقة التي لم يدخل بها ولم يفرض لها      | 664           | إذا مات قبل الدخول وقبل الفرض فلا مهر   |
| 666           | شرط للمرأة دارها                                | 665           | لا عبرة بالشرط المخالف للمشروع          |
| 668           | حكم الحكمين في الشقاق                           | 667           | للحرة ليلتان وللأمة ليلة                |
| 669           | استحباب تسمية المولود يوم السابع                | 669           | استحباب تكنية الأولاد                   |
| 670           | تقديم حلق رأس المولود على العقيقة               | 669           | حلق رأس المولود والتصدق بوزن رأسه       |

مختصر فقه الآل الله المحتصد ال

| رقم<br>الصفحة | المسألـــــــــــــــــــــــــــــــــــ  | رقم<br>الصفحة | السألــــة                                                                     |
|---------------|--------------------------------------------|---------------|--------------------------------------------------------------------------------|
| 670           | لا يترك الأغلف حتى يختتن                   | 670           | الختن يوم السابع                                                               |
| 671           | حكم العقيقة                                | 671           | العقيقة في يوم السابع                                                          |
| 673           | تعطى القابلة من العقيقة                    | 672           | العقيقة شاة للذكر والأنثى                                                      |
| 673           | تخيير الرشيد في الانضمام إلى من شاء        | 673           | تعليق العوذ على الصبيان                                                        |
|               |                                            | 674           | لا نفقة للمبتوتة ولا سكنى                                                      |
| 676           | لخلع                                       | طلاق وا       | كتاب ال                                                                        |
| 677           | لا يقع طلاق الصبي حتى يبلغ                 | 676           | كراهة الطلاق والأخلاق ملتئمة                                                   |
| 679           | لا يقع طلاق المكره                         | 678           | اشتراط العقل في صحة الطلاق                                                     |
| 680           | الوكالة في الطلاق                          | 680           | اشتراط النية حتى مع اللفظ الصريح بالطلاق                                       |
| 682           | من طلق إحدى زوجاته ولم يعين                | 681           | لا طلاق قبل النكاح                                                             |
| 685           | طلاق الثلاث دفعة لا يقع إلا واحدة          | 683           | لو خیر زوجته                                                                   |
| 689           | عدم وقوع الطلاق البدعي                     | 687           | اشتراط الإشهاد في الطلاق                                                       |
| 690           | الطلاق السني والبدعي                       | 690           | العقاب على الطلاق المخالف للسنة                                                |
| 691           | بطلان الحلف بالطلاق                        | 691           | طلاق غير المدخول بها بائن                                                      |
| 693           | اشتراط الوطء من الزوج الجديد لتحل للأول    | 693           | ترث من بانت في مرض زوجها منه<br>هل يهدم الزوج الجديد تطليقات الأول دون الثلاث؟ |
| 696           | لو طلق الكافر ثم أسلم                      | 694           |                                                                                |
| 697           | إذا بت الأمة ثم اشتراها لم تحل له          | 696           | إذا بانت الأمة لم تحل للأول بوطء المولى                                        |
| 698           | راجع سرأ وطلب من الشهود الكتمان            | 698           | لا يشترط إعلام الزوجة بالرجعة                                                  |
| 700           | على المتوفى عنها زوجها عدة ولو لم يدخل بها | 699           | هل على المطلقة المخلي بها دون دخول عدة؟                                        |
| 701           | كم تتربص امرأة المفقود؟                    | 700           | ما هي الأقراء؟                                                                 |
| 703           | إذا أعتقت الأمة ثم طلقت فعدتها عدة الحرة   | 702           | عدة الأمة في الطلاق                                                            |
| 704           | عدة الوفاة لأم الولد كالحرة                | 703           | العبرة في العدة بالنساء                                                        |
| 705           | من تزوجت في العدة لم يصح زواجها            | 705           | جواز الانتقال للمعتدة المسافرة                                                 |
| 707           | الحامل باثنين لا تبين حتى تضع الثاني       | 706           | لا تنقطع عدة المتزوجة في العدة من الأول                                        |
| 708           | لا يلزم المتوفى عنها زوجها لزوم بيت زوجها  | 707           | عدة الحامل للوفاة أبعد الأجلين                                                 |
| 709           | لا عدة على المزني بها                      | 708           | تبدأ عدة المتوفى زوجها من حين بلوغ الخبر                                       |
| 711           | هل الخلع طلاق أم فسخ؟                      | 710           | الطلاق مع الفدية بائن                                                          |
| 712           | هل يلحق المختلعة طلاق؟                     | 712           | عدة المختلعة عدة طلاق                                                          |
| 713           | هل له أن يخالع على أكثر مما أعطاها؟        | 713           | لا يفتقر الخلع إلى السلطان                                                     |
|               |                                            | 714           | لا خلع والأخّلاق ملتئمة                                                        |
| 716           |                                            |               | كتاب الظهـــار و                                                               |
| 716           | كم كفارة لو ظاهر مرارأ؟                    | 716           | لا يقيد الظهار بمدة                                                            |

| رقم<br>الصفحة | المالسة                                         | ر <u>قم</u><br>الصفحة | المائسة                                       |
|---------------|-------------------------------------------------|-----------------------|-----------------------------------------------|
| 717           | من تعدى على عبده استحب له عتقه                  | 717                   | إجزاء أم الولد من الكفارة                     |
| 719           | تخبير المولي بعد مدة التربص بين الطلاق أو الفيء | 718                   | لا إيلاء إلا في إضرار                         |
| 721           | لا يتداخل الظهار والإيلاء                       | 720                   | هلَ طلاقَ المولي رجعي أو بائن؟                |
| 722           | متى يلاعن القاذف ومتى يحد؟                      | 721                   | لا يهدم الطلاق الإيلاء                        |
| 723           | لو أكذب الملاعن نفسه                            | 722                   | من أقر بولده فليس له نفيه                     |
| 724           | ندبير والمكاتبة                                 | عتق والن              | كتب الكفارات وال                              |
| 724           | يستحب أن يضم مع الطعام إداماً                   | 724                   | كفارة اليمين                                  |
| 725           | صيام كفارة اليمين على التتابع                   | 725                   | لا تجزئ القيمة في الكفارة                     |
| 726           | عتق الكافر                                      | 725                   | لا يصير الحر عبداً بإقراره بالعبودية          |
| 726           | عتق ولد الزنا                                   | 726                   | اشتراط العقل في العتاق                        |
| 727           | جواز اشتراط الخدمة على المعتق                   | 727                   | لا عتق قبل الملك                              |
| 729           | السراية بالشقص                                  | 728                   | تقييد العبد                                   |
| 730           | بيع خدمة المدبر                                 | 729                   | ولد المدبرة بمنزلتها                          |
| 730           | هل يرد المكاتب للرق مع العجز؟                   | 730                   | ينعتق المدبر من الثلث                         |
| 733           | من أين يقضى ما على المكاتب؟                     | 732                   | إذا مات المكاتب غير المشروط                   |
| 734           | على السيد أن يضع عن المكاتب                     | 734                   | ولد المكاتبة                                  |
| 735           | ولو جني عليه                                    | 735                   | جناية المكاتب على قدر ما أعتق منه             |
| 737           | أم الولد تعتق من نصيب ولدها                     | 736                   | أم الولد رق                                   |
| 739           | من رد الأبق ولم يبذل صاحبه جعلاً                | 737                   | بيع أم الولد                                  |
|               |                                                 | 740                   | جعالة رد الأبق                                |
| 741           | كتاب الأيمان                                    |                       |                                               |
| 741           | لو حلف لا يفعل كذا حيناً                        | 741                   | الحلف بملة غير الإسلام لغو                    |
| 744           | لو نذر بمال كثير                                | 742                   | إذا نذر أن ينحر ابنه                          |
| 746           | كتاب الصيد والذباحة                             |                       |                                               |
| 746           | تنبیه مهم                                       | 746                   | لا يحل صيد حيوان غير الكلب المعلم             |
| 747           | أكل الكلب من الصيد                              | 746                   | حكم الصيد بالمعراض                            |
| 748           | لا يؤكل العضو المبان في الصيد                   | 748                   | صيد كلب المجوسي                               |
| 749           | أدنى ما يدرك نكاته                              | 749                   | لو قطع الصيد قطعاً                            |
| 751           | ذبائح ونكاح نصاري بني تغلب                      | 750                   | ذبيحة الكتابي                                 |
| 753           | الأكل مما لم يسم عليه نسياناً                   | 753                   | إذا لم يجد إلا المروة ذبح بها                 |
| 754           | إبانة رأس الذبيحة لا يحرمها إن كانت مذكاة       | 754                   | حكم الذبح من القفى؟                           |
| 755           | لا يحل الذبح من غير المذبح                      | 755                   | حكم الذبح من القفى؟ ذكاة ما تعذر ذبحه أو نحره |

| رقم<br>الصفحة | المالــــة                                | رقم<br>الصفحة | المائلـــة                                                           |
|---------------|-------------------------------------------|---------------|----------------------------------------------------------------------|
|               |                                           | 756           | ذكاة السمك والجراد صيدهما                                            |
| 758           | كتاب الأطعمة والأشربة                     |               |                                                                      |
| 758           | حكم الجرِّي من السمك                      | 758           | لا يؤكل ما ليس له فلس من السمك                                       |
| 760           | السمك الطأفي                              | 760           | سمك المار ماهي                                                       |
| 761           | حرمة سباع الوحش                           | 761           | حكم صيد المجوسي للسمك                                                |
| 762           | حكم أكل الضب                              | 762           | حرمة الضبع                                                           |
| 764           | حرمة كل ذي مخلب من الطير                  | 763           | حرمة الأرنب                                                          |
| 766           | حكم البيضة في الدجاجة الميتة              | 764           | تحريم الطحال                                                         |
| 767           | طعام أهل الكتاب                           | 766           | إذا لم ندر من صنع الجبن                                              |
| 769           | حرمة النبيذ                               | 768           | ما أسكر كثيره فقليله حرام                                            |
| 773           | شرب النبيذ من يومه قبل أن يغلي            | 771           | حكم عصير العنب                                                       |
| 774           | جواز الانتفاع بالدهن المائع المتنجس       | 774           | حلية الخمر إذا تخلل                                                  |
| 775           | حرمة أكل الطين                            | 775           | التداوي بأبوال الإبل                                                 |
| 777           | كراهة النفخ في الطعام                     | 776           | استعمال شعر الخنزير                                                  |
| 778           | كراهة ترك اللحم أربعين يوماً              | 777           | الشرب قائماً                                                         |
| 779           | وات                                       | حياء الم      | كتاب إ                                                               |
|               |                                           | 779           | حريم البئر                                                           |
| 780           | 7                                         | ب اللقط       | كتاب                                                                 |
| 780           | اللقيط في دار الإسلام أو دار فيها مسلم حر | 780           | رد اللقيط نفقته على الملتقط إن كان موسرا                             |
| 781           | حكم أكل الضوال                            | 781           | ولاء اللقيط                                                          |
| 783           | الرخصة في الانتفاع باللقطة اليسيرة        | 783           | من أخذ ضالة فضلت منه                                                 |
| 785           | إن كره المالك التصدق ضمن الملتقط          | 784           | الواجب في اللقطة إن كانت مما يبقى                                    |
| 786           | كتاب الفرائض                              |               |                                                                      |
| 786           | يرث المسلم من الكافر                      | 786           | لا يرث العبد                                                         |
| 787           | تركة المرتد لولده المسلم                  | 787           | لا يرث الكافر من المسلم إذا أسلم الكافر قبل قسمة التركة والوارث واحد |
| 790           | القاتل خطأ يرث                            | 789           | إذا أسلم الكافر قبل قسمة التركة والوارث واحد فلا نصيب له             |
| 792           | رجم أحد الزوجين لا يمنع ميراث الأخر منه   | 791           | من انعتق بعضه ورث بحسبه                                              |
| 793           | إنكار العول                               | 792           | يرد على ذوي الفروض عدا الزوجين                                       |
| 796           | يحجب الأب أمه                             | 795           | لو كان مع الأبوين زوج فللأم ثلث المال                                |
| 797           | الجد مع الإخوة كأحدهم                     | 796           | لا مشتركة                                                            |
| 800           | إرث ذوي الأرحام                           | 799           | أبناء الإخوة والأخوات مع الجد                                        |

| رقم<br>الصفحة | المألـــة                                          | رقم<br>الصفحة | المسألـــــــــــــــــــــــــــــــــــ  |
|---------------|----------------------------------------------------|---------------|--------------------------------------------|
| 802           | ترث الزوجة وإن لم يدخل بها زوجها ويرثها            | 801           | للأعمام الثلثان وللأخوال الثلث إذا اجتمعوا |
| 803           | لا ترث البائن ولا تورث                             | 802           | المطلقة رجعية ترث زوجها ويرثها في العدة    |
| 804           | إرث ولاء المنعم                                    | 803           | لا يورث بالولاء مع وارث مناسب              |
| 808           | الولاء بالجريرة                                    | 807           | لا يباع الولاء ولا يوهب                    |
| 811           | ولد الزنا والإرث                                   | 808           | مسائل ولد الملاعنة وهي خمس                 |
| 814           | إرث الجنين                                         | 812           | إرث الخنثى                                 |
| 815           | ميراث الغرقي والمهدوم عليهم                        | 815           | متى يرث الحمل؟                             |
|               |                                                    | 818           | ميراث المجوسي                              |
| 819           | 5                                                  | كتاب القضاء   |                                            |
| 819           | القضاء في المسجد                                   | 819           | جواز عزل القاضىي                           |
| 820           | تفريق الشهود                                       | 820           | هل يحكم الحاكم بعلمه؟                      |
| 822           | شرط وجوب التسوية بين الخصمين                       | 821           | كراهة ضيافة القاضي لأحد الخصمين دون صاحبه  |
| 823           | رد اليمين على المدعي                               | 823           | ما يستحلف به أهل الكتاب                    |
| 825           | الحلف مع البينة                                    | 824           | القضاء بشاهد ويمين                         |
| 825           | رزق القسام من بيت المال                            | 825           | استحباب أن ينصب الإمام قاسماً              |
| 827           | رجلان وطئا امرأة في طهر واحد فولدت                 | 827           | تنازعا في عين ولكل بينته                   |
| 830           | ت                                                  | الشهادا       | كتاب                                       |
| 830           | الشطرنج                                            | 830           | شهادة الصبيان                              |
| 834           | شهادة الفرع لأصله والعكس                           | 834           | حرمة الذهب للرجال وإباحته للنساء           |
| 836           | شهادة العبد                                        | 836           | جواز شهادة الزوج لزوجته والعكس             |
| 838           | قبول شهادة الأعمى في غير المشاهدة                  | 837           | لا تقبل شهادة الأعمى فيما يحتاج لمشاهدة    |
| 838           | إجازة شهادة القابلة وحدها في الاستهلال             | 838           | لا تقبل شهادة الأغلف                       |
| 839           | ما لا تقبل فيه شهادة النساء                        | 830           | لا يثبت الرضاع بدعوى المرأة                |
| 840           | لابد في الشهادة على الشهادة من اثنين               | 840           | لا تقبل شهادة النساء منفر دات في الديون    |
| 0.41          | , it . tr                                          | 0.41          | الأموال                                    |
| 841           | إذا اعترف الشهود بالخطأ بعد<br>القصاص فعليهم الدية | 841           | إذا نكل الشهود عن الشهادة فلا حكم          |
|               | القصناص فغليهم الديه                               | 843           | ا أق حد السنة                              |
| 844           |                                                    |               | لو أقر بحد ولم يبينه كتاب الحد             |
| 845           | الحد كفارة                                         | 844           | من تعدى في جلد المحدود قيد                 |
| 846           | الجهل بحرمة الزنا يسقط الحد                        | 845           | درء الحدود بالشبهات                        |
| 847           | للمكرهة على الواطئ مثل مهر نسائها                  | 847           | سقوط الحد مع الإكراه                       |

مختصر فقه الآل شخب المختصر فقالة المختصر فقالة المختصر فقالة المختصر فقالة المختصر فقاله المختصر فقا

| رقم<br>الصفحة | المالسة                              | رقم<br>الصفحة | المألسة                                     |
|---------------|--------------------------------------|---------------|---------------------------------------------|
| 849           | حكم الكافر لو زنى بمسلمة             | 848           | سقوط الحد بادعاء الزوجية                    |
| 850           | لا حد على المجنونة في الزنا          | 849           | لو زنى الكافر بمسلمة فأسلم لم يسقط الحد عنه |
| 851           | الحد على من وقع على جارية من المغنم  | 850           | إذا اشتبهت الأجنبية بمن تحل له              |
| 854           | إقرار العبد بالزنا                   | 852           | الحد على من وقع على جارية زوجته             |
| 855           | حكم المضاجعة في إزار واحد            | 855           | اشتراط تكرار الإقرار في الزنا أربعاً        |
| 857           | إذا شهد ما دون الأربعة بزنى شخص حدوا | 856           | شهود الزنا أربعة                            |
| 858           | الجمع بين الجلد والتغريب لغير المحصن | 857           | الجمع بين الجلد والرجم للمحصن               |
| 859           | حد المملوك إذا زنى بالجلد خمسين      | 859           | بما يحصل الإحصان؟                           |
| 860           | لا تغريب على المملوك                 | 859           | لا رجم على المملوك                          |
| 861           | الحفر للمرجوم                        | 860           | لا ترجم الحبلي حتى تضع                      |
| 863           | لا يجرد القاذف من ثيابه في الجلد     | 862           | إن كان المرجوم مقرأ بدأ الإمام وإلا فالشهود |
| 864           | في أي جسده يجلد؟                     | 864           | جلد الرجل قائماً والمرأة قاعدة              |
| 865           | من افتض بكراً بأصبعه لزمه مهر نسائها | 865           | من وجد مع امرأته رجلاً فقتله                |
| 867           | جواز التحريق وغيره في اللواط         | 866           | حد اللواط القتل مطلقاً                      |
| 869           | الشفاعة في الحد                      | 868           | حد السحاق مائة جلدة                         |
| 870           | كم يحد العبد في القذف؟               | 869           | حكم المعاريض بالقذف                         |
| 871           | قذف ابن الملاعنة                     | 871           | لاحد على من أعاد القذف بعد حده منه          |
| 872           | حد الخمر                             | 872           | في قليل الخمر وكثيره الحد                   |
| 874           | شرب الخمر في رمضان                   | 874           | لا يجلد السكر إن حتى يفيق                   |
| 876           | لا قطع مالم يخرج المسروق             | 875           | من قتله الحد أو التعزير فلا دية له          |
| 877           | لا قطع على عبد سرق من مال سيده       | 877           | لا قطع فيمن أخذ من الغنيمة                  |
| 878           | لا قطع إلا في سرقة مستخفى بها        | 878           | لا قطع إلا في ربع دينار فصاعداً             |
| 879           | لا قطع في الطير                      | 879           | هل يقطع من سرق حرأ فباعه؟                   |
| 881           | ما يقطع من السارق                    | 880           | لا يكِفي في الإقرار بالسرقة المرة           |
| 882           | تعليق يد السارق في عنقه بعد قطعها    | 881           | من أين تقطع يد السارق؟                      |
| 883           | حبس السارق في الثالثة                | 883           | من أين تقطع رجل السارقِ؟                    |
| 885           | سقوط حد الحرابة بالتوبة              | 884           | إذا قطعت يسرى السارق خطأ أجزأت عن يمناه     |
| 887           | تكرار الارتداد                       | 886           | مدة استتابة المرتد                          |
| 889           | هل يستتاب الزنديق؟                   | 887           | لا تقتل المرتدة                             |
| 891           | التشهير بشاهد الزور                  | 890           | إذا تزندق الكتابي                           |
| 892           | ىن                                   | ، القصاد      | كتاب                                        |
| 892           | قتل الحرة بالحر                      | 892           | يقتل الحر بالحرة مع رد فاضل ديته            |

| رقم<br>الصفحة | المألــــة                                 | رقم<br>الصفحة | السألــــة                                   |
|---------------|--------------------------------------------|---------------|----------------------------------------------|
| 894           | قتل العبد بالحر                            | 893           | هل يقتل الحر بالعبد؟                         |
| 896           | من وجد بین قریتین                          | 895           | هل يقتل مسلم بكافر؟                          |
| 898           | كيفية القسامة                              | 897           | من وجد في الزحام أو الفلاة قتيلاً            |
| 899           | لو أمر عبده أن يقتل رجلاً                  | 898           | الرجل يحبس الرجل ليقتل: فيه الحبس            |
| 900           | هل يقتل المسلم بالذمي؟                     | 899           | قتل الجماعة بالرجل                           |
| 901           | عمد الصبي والمجنون خطأ                     | 901           | ضمان الطبيب                                  |
| 902           | كتاب الديات                                |               | كتاب                                         |
| 902           | من يرث من الدية؟                           | 902           | قتل العمد يوجب القود لا الدية                |
| 904           | مالا قود فیه                               | 903           | لو برئ الجاني بعد أن اقتص منه ولي المقتول    |
| 905           | سن الصبي                                   | 905           | القصاص في العين                              |
| 906           | العمد يكونُ بما يقتل غالبًا                | 905           | مقدار الدية من الإبل                         |
| 907           | دية شبه العمد                              | 906           | ما هو شبه العمد؟                             |
| 908           | دية الخطأ                                  | 908           | دية شبه العمد على الجاني                     |
| 910           | دية المرأة على النصف من دية الرجل          | 909           | لا يضمن الجاني في قتل الخطأ شيئا             |
| 911           | لو صاح بصبي فمات ضمن                       | 910           | دية الذمي                                    |
| 912           | لو تصادما فمات أحدهما                      | 912           | لو تصادمًا فماتا                             |
| 913           | الحكم في سكاري جرح بعضهم وقتل بعضهم        | 913           | مسألة القامصة والناخسة والمنخوسة             |
| 915           | لو هجمت دابة على أخرى                      | 915           | إحداث شيء في الطريق                          |
| 916           | لو ركب الدابة رديفان تساويا في الضمان      | 916           | ضمان الراكب والسائق والقائد لما تتلفه الدابة |
| 918           | لا ضمان لمن نذرت أن تقاد مزمومة فخرم أنفها | 917           | مسألة الزبية                                 |
| 920           | في العينين الدية                           | 919           | في الشعر الدية إن لم ينبت                    |
| 921           | الأعورِ إذا جني على عينه الصحيحة           | 920           | الأعور إذا جني على العين الصحيحة             |
| 922           | في الأذنين الدية                           | 922           | في الأنف الدية                               |
| 923           | في اللسان الدية                            | 923           | في الشفتين الدية                             |
| 925           | كسر بعض السن                               | 924           | هل ديات الأسنان متفاضلة أم متساوية؟          |
| 926           | في اليدين الدية                            | 925           | لو عض غيره فندرت أسنانه                      |
| 927           | إذاً كسر الصلب فذهب الجماع ففيه الدية      | 926           | دية الأصابع على السواء                       |
| 928           | في الخصيتين الدية                          | 927           | في الذكر الدية                               |
| 929           | ذهاب بعض البصر                             | 928           | في الرجلين الدية                             |
| 930           | في الموضحة خمسة أبعرة                      | 929           | في السمحاق أربع أبعرة                        |
| 931           | في الأمة ثلث الدية                         | 930           | في المنقلة خمسة عشر بعيرا                    |
| 931           | دية العبد قيمته                            | 931           | في الجائفة ثلث الدية                         |

مختصر فقه ۱ الآل کے

| رقم<br>الصفحة | المسألـــــــــــــــــــــــــــــــــــ      | رقم<br>الصفحة | المائسة                                |
|---------------|------------------------------------------------|---------------|----------------------------------------|
| 933           | جراحات العبيد في أثمانهم كجراحات الأحرار       | 932           | هلِ تساوي المرأة الرجل في ديات الأعضاء |
|               | في دياتهم                                      |               | والجراح؟                               |
| 935           | جناية العبد                                    | 933           | دية الجنين                             |
| 936           | لو خوف حاملاً فأجهضت                           | 935           | كم في عين الدابة؟                      |
| 938           |                                                | ل متفرة       | مساد                                   |
| 942           | كراهة اقتناء الصور                             | 938           | جواز العلاج بسحر                       |
| 944           | عدم إسبال الثياب                               | 943           | النهي عن الديباج                       |
| 945           | القميص السنبلاني                               | 944           | لبس الأصفر والخميصة                    |
| 945           | لبس الخز                                       | 945           | قميص علي ا                             |
| 947           | لبس الغليظ                                     | 946           | الاتزار فوق السرة                      |
| 948           | استحباب إسدال العمامة وإرخاء طرفها             | 947           | جواز المشي في نعل واحدة                |
| 950           | خضاب أهل البيت رضوان الله عليهم                | 949           | جواز لبس سبنجونة الثعالب               |
| 951           | الخضاب بالسواد                                 | 950           | الخضاب بالحناء والكتم                  |
| 955           | جواز نقش ذكر الله في الخاتم                    | 954           | الأخذ من اللحية                        |
| 956           | نقش خاتم الحسن                                 | 955           | نقش خاتم علي                           |
| 957           | نقش خاتم الباقر                                | 957           | نقش خاتم الحسين                        |
| 957           | جواز التختم في اليسار                          | 957           | التختم في اليمين                       |
| 958           | لا ترد الكرامة                                 | 958           | حلية السيف                             |
| 959           | من سنن المطر                                   | 959           | تشميت العاطس ثلاثا                     |
| 960           | كراهة مبيت الإنسان وحده                        | 959           | دخول الماء بمئزر                       |
| 963           |                                                | لسنية         | فهرس مسائل فقه الآل ا                  |
| 965           | كراهة وطء النفساء إذا انقطع دمها لدون الأربعين | 965           | مسح الأذنين في الوضوء                  |
| 966           | عدم المغالاة في الأكفان                        | 966           | عدم الإعلام بالموت                     |
| 967           | رفع اليدين عند تكبيرات الصلاة                  | 967           | عدم الإبراد بصلاة الظهر                |
| 968           | الشفع لإعادة المغرب                            | 968           | عدم الزيادة في نافلة المغرب عن ركعتين  |
| 969           | عدم وجوب الترتيب بين الفرائض اليومية           | 969           | عدم الاعتماد على اليدين عند القيام     |
| 971           | عدم الجلوس بين خطبتي الجمعة                    | 969           | لا جمعة إلا في مصر جامع                |
| 971           | بدأ تكبير عيد عرفة من صلاة الغداة يوم عرفة     | 971           | لا يكبر في الفطر إلا حين يغدو للصلاة   |
| 972           | النهي عن صوم الجمعة                            | 972           | حق العاملين عليها                      |
| 974           | لو اشترك جماعة في قتل الصيد                    | 974           | متى يشعر البدن؟                        |
| 975           | إمساك المضحي عن شعره وأظفاره                   | 974           | في قتل المحرم للضبع شاة                |
| 976           | ما أخذه المشركون من المسلمين                   | 975           | الأكل من هدي التطوع                    |

مختصر فقه الآل شه

| رقم<br>الصفحة | المائسية                                   | رقم<br>الصفحة | المائسية                                                   |
|---------------|--------------------------------------------|---------------|------------------------------------------------------------|
| 978           | الجائحة                                    | 975           | حرق رحل الغال وحرمانه نصيبه                                |
| 979           | العمرى تمليك                               | 977           | هل على النصراني إن أعتق جزية؟                              |
| 980           | النهي عن الوصية لوارث                      | 978           | اللاعب والجاد في الصدقة سواء                               |
| 981           | إذا رد زوجته بعيب لم يرجع بالمهر           | 979           | حد الجار                                                   |
| 983           | في حبلك على غاربك، استحلاف عن قصده         | 980           | الرضاعة المحرمة                                            |
| 984           | لو ظاهر من نسائه بلفظ واحد                 | 982           | لو بلغها وفاة زوجها فتزوجت فعاد                            |
| 985           | أكل السلحفاة                               | 983           | في الخلية والبرية والبنة والبائن والحرام: الطلاق<br>ثلاثاً |
| 986           | إرث إخوة ابن الملاعنة لأمه منه مع وجود أمه | 984           | الرجوع عن المكاتبة                                         |
| 987           | لا يرث الإخوة لأم مع الجد                  | 985           | لا يتوارث أهل الحرب والذمة                                 |
| 987           | قطع يد العبد بإقراره بالسرقة               | 986           | مسائل في الحجب                                             |
| 988           | رجم من أتى بهيمة محصناً                    | 987           | إذا استعدى على رجل إلى الحاكم                              |
| 989           | إذا اسودت السن                             | 988           | إذا سرق العبد قطعت أنامله                                  |
|               |                                            | 989           | قدر الدية اثني عشر ألف درهم                                |
| 992           | خلاف فيها لفظي                             | ها أو ال      | ملحق في أمثلة يظن مخسالـضـّــــا                           |
| 994           | الضم في الصلاة                             | 992           | صلاة الضحي                                                 |
| 999           | قراءة الفاتحة في الجنازة                   | 998           | الصلاة خلف أمراء الجور                                     |
| 1001          | من أين يحرم؟                               | 1000          | وقت الإفطار                                                |
| 1005          | قة من وجه لفقه الإمامية                    | ية المواف     | فهرس مسائل فقه الآل السن                                   |
| 1007          | داهما موافقة والأخرى مخالفة                | ان إح         | الفصل الأول روايات فيها مسألة                              |
| 1007          | القنوت في المغرب في الركعة الثالثة         | 1007          | أقل الحيض وأكثره                                           |
| 1009          | نفقة الحامل في الوفاة من رأس المال         | 1008          | إدخال الحج على العمرة والعكس                               |
| 1010          | رضا المضمون له وعنه                        |               | السلف في الأثمان، والإقالة فيه                             |
| 1011          | لما موافق والآخر مخالف                     | ن إحداه       | الفصل الثاني مسائل ذات شقير                                |
| 1012          | الجبران في الزكاة                          | 1011          | التيامن في أعضاء الوضوء                                    |
| 1014          | الإرث بسببين                               | 1013          | جعالة رد الأبق                                             |
|               |                                            | 1015          | استكراه الأمة على الزنا                                    |



من خلال العرض السابق للمسائل، والذي ما سيق إلا للباحثين والمنصفين، يجد المنصف ويلمس المتجرد من الفريقين، بطلان الدعويين، وسقوط التهمتين:

إهمال أهل السنة لفقه الآل رضوان الله عليهم.

وانتحال الشيعة لفقه الآل رضوان الله عليهم.

أما دعوى إهمال أهل السنة لفقه الآل رضوان الله عليهم:

فتلك المئات من الروايات الفقهية، ونحوها من الفتاوى العلمية، المبثوثة في مصنفات أهل السنة الأساسية، الحديثية منها والفقهية، لشاهد صدق، ودليل حق على براءة أهل السنة، مما يرميهم به الشيعة من إهمال الرواية عن آل البيت، أو الإعراض عنها، ألا فليتق الله كل منصف يخاف الله تعالى بعد اطلاعه على مثل هذا البحث، وليقلع عن الاستمرار في تبني دعوى لا أساس لها من الصحة، ولا قاعدة لها من القبول.

وأؤكد هنا على تنبيهات - وإن كان قد سبقت الإشارة إليها - لا بد أن تؤخذ بعين الاعتبار، ونحن نتكلم في هذا الإطار:

التنبيه الأول: أن ما سبق في البحث إنها هي أقوال الآل وفتاواهم، وأما رواياتهم المرفوعة إلى النبي وعددها أوفر، وعددها أوفر، واستصحاب ما في هذا التنبيه، يؤكد نفي التهمة ويقويه، ولعل لنا مع تلك الروايات، دراسة بإذن رب البريات.

التنبيه الثاني: أن ما سبق في البحث من أقوال الآل رضوان الله عليهم، المنبئ باعتناء أهل السنة بهم، إنها كان في المسائل الفقهية، ولهم بعد آراءً تفسيرية، وأدعية وآداباً شرعية، وعقائد ومسائل أصولية، وهي - مجتمعة - تزيد الصورة إيضاحاً، وتفوق المقال إفصاحاً، وفي كل جانب منها على حدة، أبحاث ودراسات مفردة، وهي على هذا الترتيب، منشورة في العاجل القريب، بعونه تعالى وحوله، وتوفيقه سبحانه وطوله.

التنبيه الثالث: أني لم أستقصِ كلَّ من ذكر القول في المسألة عن الآل رضوان الله عليهم، أو روى الرواية عنهم فيها، فقد أكتفي بذكر رواية ابن أبي شيبة وعبد الرزاق – مثلاً – عن ذكر بقية من روى الرواية غيرهم، بل قد أقتصر على أحدهما، ما لم يكن عند الغير كمال فائدة، أو زيادة عائدة.

ولا شك أن تعدد الرواية في أكثر من مصدر – ولو كانت بالسند نفسه – له أثر فيها نحن بصدده من بيان اعتناء أهل السنة برواية فقه الآل عن بعضهم مصنفاتهم، ومثله تعدد الفقهاء الناقلين عن الآل فقههم، ولو كان بعضهم ينقل عن بعض، ولكن عذري في الاختصار هو الخوف على القراء من الإطالة، والحرص عليهم من الملالة، مع تحقق المراد بها ذكرنا، وحصول الغاية بها سقنا.

وأما تهمة انتحال الشيعة لفقه الآل رضوان الله عليهم:

فكما ثبتت براءة أهل السنّة من الإهمال، فقد ثبت - بما يغلب (1) على الظن - حسب معطيات البحث - براءة الجعفرية في الفقه من الانتحال، والتصاقهم فيه بالآل؛ لأمرين:

<sup>(1)</sup> قيدت ذلك بها يغلب على الظن لوجود مخالفات - وإن كانت بنسبة ضئيلة - ولكوننا نأخذ حكماً مما وقفنا عليه على ما لم نقف عليه من مسائل الفقه الجعفري.

الأول: قيام الدليل على صدقهم من كتبنا.

والثاني: انتفاء الدليل على كذبهم لدينا.

فأما الأمر الأول:

فإن أغلب ما وقفتُ عليه في كتبنا من فقه للآل عليه مطلقة - أغلبية مطلقة - هو موافق لما حكته الإمامية من فقه عنهم، وشاهد بصدقهم، ومؤيد لصحة انتسابهم.

فقد بلغ عدد المسائل الموافقة لما عند الإمامية (1079) مسألة على الأقل، بينها بلغت المخالفات (46) مسألة فقط، وكان نصيب الباب الثالث الذي فيه مسائل موافقة من وجه ومخالفة من آخر (12) مسألة، كها ضم الملحق المعنون له بـ: ملحق في أمثلة يظن مخالفتها أو الخلاف فيها لفظي (7) مسائل، ومن حق مسائل هذا الملحق – وحالها كذلك – أن تلحق بالموافقات ليكون بذلك عدد المسائل الموافقة هو: (1086) مسألة.

وإن تلكم القلّة القليلة المخالفة لا تؤثر على حكمنا السابق كبير تأثير: أولاً: لأن القليل النادر، لا يؤثر على الكثير الغالب.

وثانياً: ما نبّهنا عليه في آخر الباب الثاني من البحث، من كون بعض تلك الروايات والنقول الواردة في كتبنا والمخالفة لما اعتمده الإمامية؛ مروية عندهم أيضاً، وإن لم يعملوا بها لموانع أصولية، كما هو الحال عندنا - أهل السنّة - في بعض المواطن، وهذا مما يضعف الإشكال عليهم.

وثاثثاً: ما ذكرناه في التنبيه الخامس من مقدمة البحث.

ورابعاً: لأن كل المذاهب الفقهية تقريباً عندها ذلك الأمر، وبيان ذلك:

أنه قد يروى عن إمام المذهب ما يخالف ما اعتمده أصحابه، ونكتفي هنا بذكر مثالين في مذهب الحنابلة، ذكر هما الأستاذ إبراهيم جالو محمد في خاتمة كتابه «المسائل الفقهية التي لم يختلف فيها قول الإمام أحمد (2: 973) بقوله:

(قد يكون المذهب خلاف قول الإمام على وهذا النمط وإن كان نادراً لكنه موجود، ومن ذلك: مسألة التلفظ بالنية، فإن المذهب استحباب التلفظ بها سراً (1) والإمام أحمد لا يرى التلفظ بها مطلقاً، قال أبو داود: قلت لأحمد: قبل التكبير يقول شيئاً؟ قال: لا (2).

ومنه مسألة الزيادة على سبع غسلات في تغسيل الميت، فالصحيح من المذهب أنه يزاد على السبع إلى أن ينقي (3) لكن المروي عن الإمام أحمد على منع الزيادة على السبع وإن لم ينقي، قال أبو داود: سمعت أحمد غير مرة يقول في الميت يخرج منه الحدث بعد الغسلة السابعة، قال: لا يزاد على سبع (4)).

- بل أشد من ذلك أن الأصحاب أنفسهم قد يخالفون ما يثبتونه هم قولاً لإمام مذهبهم، ولذلك أمثلة، أكتفي منها بذكر مثالين عند الشافعية:

الثال الأول: قال الفقيه الشافعي السيد عبد الرحمن باعلوي في غاية تلخيص المراد من فتاوى ابن زياد المطبوع مع بغية المسترشدين (437) في حديثه عن خصال الفطرة: (يكره الأخذ من جوانب اللحية والشارب والعنفقة بحلق أو قص أو نتف أو غيرها... وأما حلق اللحية لغير علة ففي الروضة كراهته، والصواب كها نص عليه الشافعي والحليمي تحريمه).

فتحريم حلق اللحية هو نص الشافعي، ولكن الذي اعتمده الأصحاب هي الكراهة تبعاً للروضة.

المثال الثاني: قال الفقيه الشافعي السيد أحمد بن عمر الشاطري في

<sup>(1)</sup> انظر الإنصاف (1: 142).

<sup>(2)</sup> مسائل أبي داود (ص: 30).

<sup>(3)</sup> انظر الإنصاف (2: 492).

<sup>(4)</sup> مسائل أبي داود (141).

كتابه الياقوت النفيس في مذهب ابن إدريس (121) الحاشية رقم (1): (ولو فقد الوارثون من الرجال والنساء؛ فأصل مذهب الشافعي أنه لا يورّث ذوو الأرحام، ولا يرد على ذوي الفروض لو وجد منهم من لم يستغرق التركة، بل المال لبيت المال وإن لم ينتظم، والمختار المفتي به أنه إذا لم ينتظم: القول بالرد على أهل الفروض حيث وجد منهم أحد غير الزوجين ما فضل من فروضهم بنسبة فروضهم، فإن لم يكن ذو فرض أو كان أحد الزوجين صرف إلى ذوي الأرحام).

ومما يصلح مثالاً على ما نحن بصدده ما علم عن الإمام الشافعي من أن له مذهبين مذهب قديم إذكان في العراق، ومذهب جديد حين انتقل إلى مصر، ومعلوم أن مذهب الرجل هو ما قرره بآخره لا ما كان من قوله قديماً وتراجع عنه، ومع ذلك نجد أصحاب مذهبه يعتمدون مذهبه القديم مقدمينه على مذهبه الجديد في عدة مسائل، وقد أشار إلى ذلك الإمام النووي في مقدمة كتابه المجموع حين قال: (فصل: كل مسألة فيها قولان للشافعي في مقدمة كتابه المجموع حين قال: (فصل: كل مسألة فيها قولان للشافعي عنه، واستثنى جماعة من أصحابنا نحو عشرين مسألة أو أكثر وقالوا: يفتى فيها بالقديم).

بل إن أمر الخلاف بين إمام المذهب وبين أصحابه، قد وصل من الكثرة حداً تؤلف فيه الكتب المستقلة، ومن ذلك ما فعله أبو الليث السمر قندي حين ألف كتاباً ضخماً في هذا أسماه «المختلف في الفقه بين أبي حنيفة وأصحابه» وهو مطبوع متداول.

وليس من هدفنا - هنا - الإكثار من الأمثلة، فنكتفى بها ذكرنا.

والمقصود: أن وجود مثل ذلك عند أتباع مذهب ما مع قلّته في جنب غيره، لم يُجعل مُعوَّلاً للطعن في انتهائهم، أو سيفاً مصلّتاً للتشكيك في صحة

ولائهم؛ لأنه لا يمثل شيئاً يذكر أمام ما يوافقونه فيه.

وأما الأمر الثاني:

فإنه ليس معنا في المقابل ما يجوز لنا تكذيبهم في الانتساب، فإنك حينها تطالب المصرين على تكذيبهم في الانتساب الفقهي بالحجة - وقد فعلت ذلك مع جمع من العلماء وطلبة العلم - تجدهم يحتجون بإحدى ثلاث حجج واهيات:

الحجة الأولى: مجرد المخالفة لما اعتمدناه، والخروج عما قررناه، فلأن في فقههم مسائل هي من قبيل الخطأ أو الشذوذ عندنا، نكذبهم ونتهمهم.

وليت شعري هل قائل هذا من نفسه أنصف، أم أنه قد أجحف بغيره وتعسف؟!

فمتى كانت المخالفة دليل البطلان، أو كان الخطأ علامة البهتان؟! وهل يقبل قائل هذه المجازفة، لنفسه التكذيب بالمخالفة؟!

ألا يلزم من هذا أن يكون أتباع كل مذهب من مذاهبنا الفقهية الأربعة فيها انفرد به مذهبهم عن المذاهب الثلاثة الأخرى، كاذبين مفترين؟!

لأن ما انفرد به كل مذهب عن المذاهب الثلاثة الأخرى، مخالف - بالبداهة - لرأيهم، بل قد يكون من قبيل الخطأ عندهم، بل ربها الشذوذ.

**الحجة الثانية**: سحب الخلاف العقائدي إلى الفقهي، وقد بينا عدم التلازم بينها في مقدمة بحثنا، فراجع التنبيهين الثالث والرابع.

الحجة الثالثة: وقد كررها عليَّ جمع من العلماء، وهي ما يعبر عنه الأصوليون بـ «المصادرة على المطلوب» وهو الاستدلال بمحل الخلاف، فحينها تقول لهم: ما الدليل على أن القوم انتحلوا فقه الآل كذباً؟ يجيبك بـ: أنهم يكذبون وينتحلون!

وهو استدلال ينم عن تعسف من قائله، أو ضعف في فَهمه.

مع كتاب «أسطورة المذهب الجعفري»:

ثم وقفت على كتاب في موضوعنا بعنوان «أسطورة المذهب الجعفري» من تأليف الدكتور الفاضل: طه الدليمي.

فأخذته متلهفاً، وطالعته متشوفاً، علني أجد فيه تصحيحاً، أو إضافة أو تنقيحاً، فسبرت غوره، وتأملت سطوره، فوجدته يلقي الكلام على عواهنه، ويقطع في محل الظن، ويستنكر ما هو في مثله غارق، وأموراً لا تليق به، تمنيت لو تنزه - لفضله - عنها، وفر - لمقامه - منها، فاقتضى - المقام التعليق عليه بدون إطناب، ومناقشته من غير إسهاب.

وخلاصة فكرته قررها في مقدمة رسالته، بقوله: (وهذه الرسالة عبارة عن جولة علمية بين الحقائق الدامغة، والبراهين الساطعة، التي تثبت ما ادعيت من هذا الموضوع الخطير.

لخصتها في ستة عناوين - يكفي واحد منها في كشف أسطورية هذا المذهب المنسوب إلى سيدنا جعفر بن محمد رضوان الله تعالى عليه وبراءته منه - هي:

- 1 عدم وجود مؤلّف فقهي للإمام جعفر الصادق يرجع إليه الشيعة في أخذ أحكامهم الفقهية.
  - 2 الخلافات الفقهية الشديدة بين فقهاء المذهب الجعفري.
    - 3 عدم موثوقية الأسانيد إلى جعفر.
  - 4 اعتباد قاعدة المخالفة في الترجيح بين الأحكام الفقهية المتعارضة.
    - 5 التقية.
    - 6 مضمون الفقه الجعفري).
- ولا يهولنك تعبير عن الكلمات بأنها حقائق دامغة، ولا وصف للبراهين

بأنها ساطعة، حتى تسرح فيها الفكر، وتنعم فيها النظر مستمداً من المولى تعالى، إذ كثيراً ما يسمع المرء جعجعة ولا يرى طحيناً.

وسأقف مع حقائقه، وأناقش براهينه، بها يناسب المقام من الاختصار، فأقول:

أما «عدم وجود مؤلَّف فقهي للإمام جعفر الصادق يرجع إليه الشيعة في أخذ أحكامهم الفقهية».

فلا أدري ما الضير في ذلك، ما دام له مسائل نُقلت، وفتاوى وُثقت؟! ألا تكفي الرواية عن الشخص حتى يُعرف مذهبه؟!

وهل قال هذا الكلام أحدٌ من فقهائنا، الذين امتلأت كتبهم بنقل مذاهب من سبقهم من السلف فمن بعدهم، وجلّهم لم يؤلف بنفسه مؤلفاً فقهياً، أم أنهم اكتفوا بمجرد الرواية والنقل عمن سبقهم؟!

ثم لا أدري هل يطَّرد هذا الكلام - عند الكاتب - على مذهب أبي حنيفة ومالك (1) وأحمد، وواحد منهم لم يؤلف كتاباً فقهياً بنفسه، وإنها العمدة على جهود تلامذتهم والرواة عنهم؟!

وأشد من ذلك أن بعضهم - وهو الإمام أحمد - قد نهى عن الكتابة عنه وكرهها بشدة، وفي ذلك يقول ابن القيم في إعلام الموقعين: (1: 28): (وكان وكان عين شديد الكراهة لتصنيف الكتب، وكان يحب تجريد الحديث، ويكره أن يكتب كلامه ويشتد عليه جداً).

<sup>(1)</sup> نعم له كتاب الموطأ في الحديث، وقد حوى بعضاً من آرائه الفقهية، وله رسائل فقهية صغيرة يختلف في نسبتها إليه، لكن ما قدرها في جنب مذهب فقهي متكامل ؟!

وأما «الخلافات الفقهية الشديدة بين فقهاء المذهب الجعفري» فلم أعلم وأما «الخلافات الفقهية الشديدة بين فقهاء المذهب الجعفري» فلم أعلى ولا سمعت أن عاقلاً علم – أن ذلك حقيقة دامغة أو برهاناً ساطعاً على أسطورية مذاهبنا السنية الأربعة، وفي كل واحدٍ منها أقوال وروايات عدة في كثير من مسائله الفقهية، ناهيك عن أوجه الأصحاب وتخريجاتهم.

وحتى لا يخلو المقام - مع ضيقه - من التدليل، نشير باختصار إلى ما يثبت دعوانا مع التمثيل.

### ففي المذهب الحنفي:

يقول الشيخ بكر أبو زيد في كتابه «المدخل المفصل» (1: 15):

(وتعدد الأقوال والآراء في المذهب الحنفي طبيعة له، يقتضيها الجنوح للرأى).

# ومن أمثلة ذلك:

أن لأبي حنيفة في مسألة الوضوء بنبيذ التمر عند عدم الماء ثلاث روايات، كما في كتاب «المختلف في الفقه بين أبي حنيفة وأصحابه» لأبي الليث السمر قندي (1: 222).

### وفي المذهب المالكي:

حكى البقاعي، عن شرف الدين يحيى الكندي، أنه سئل: ما لمذهبكم كثير الخلاف؟ قال: «لكثرة نظّاره في زمن إمامه» كما نقل ذلك وعزاه إلى مصادره الشيخ بكر أبو زيد في كتابه «المدخل المفصل إلى فقه الإمام أحمد بن حنيل» (1: 15 – 16) فراجعه.

## ومن أمثلة ذلك:

أن للإمام مالك في مسألة انتقاض الوضوء من مسّ الذكر ثلاث روايات كما في كتاب «المقدمات» (1: 101).

بل إن له في مسألة انتقاض الوضوء بمسّ المرأة فرجها أربع روايات، كما في كتاب «المقدمات» (1: 202).

مغتصر فقه ۱ الآل 🖦

### وفي المذهب الشافعي:

قال أبو زهرة في كتابه «الإمام الشافعي» (174): (ننبّه إلى أمر ثابت، وهو أن الشافعي قد روى عنه أصحابه قولين، أو ثلاثة في المسألة الواحدة).

قلت: بل وأربعة، ومن أمثلة ذلك: أن له في مسألة نجاسة الشعر بالموت أربعة أقوال كما في الحاوي الكبير (1: 66 - 67) للماوردي الشافعي.

حتى إن الإمام النووي الشافعي ليقول كما في كتابه «المجموع» (1: 305) عن مذهبه الشافعي: (إن كتب المذهب فيها اختلاف شديد بين الأصحاب، بحيث لا يحصل للمطالع وثوق بكون ما قاله المصنف منهم هو المذهب، حتى يطالع معظم كتب المذهب المشهورة).

### وفي المذهب الحنبلي:

تكثر الروايات، وتتعدد الأقوال في المسألة الواحدة، حتى إنك لتجد:

مئات المسائل يرد فيها عن الإمام قولان أو روايتان، حتى إن القاضي أبا يعلى الحنبلي قد ألف كتاباً أسهاه «الروايتين والوجهين» جمع فيه ما يقارب ألف مسألة من المسائل الفقهية، مما فيها روايتان أو وجهان.

بل تجد في المسألة الواحدة ثلاث روايات فأكثر، وقد ذكر ابن أبي موسى الحنبلي في كتابه «الإرشاد في الفقه» ما يقارب ست عشرة مسألة مما فيه ثلاث روايات فأكثر.

كما ذكر ابن قدامة في المغني - مثلاً - جملة من المسائل التي فيها أربع روايات، كما في (1: 376) و(4: 141) و(7: 220).

بل إن الروايات لتصل عنه في بعض مسائله إلى الخمس بل والست روايات في مسألة واحدة.

وكمثال على ذلك، يقول الإمام المرداوي الحنبلي في كتابه الإنصاف (12: 132): (قلت: قد تقدم - في أول كتاب الطلاق - أن في أقوال السكران وأفعاله خمس روايات أو ستة وأن الصحيح من المذهب: أنه مؤاخذ بها).

مع ملاحظة أن هذه الروايات الكثيرة كلها صريحة عن الإمام، وفي ذلك يقول المرداوي في الإنصاف (8: 434): (اعلم أن في أقوال السكران وأفعاله: روايات صريحات عن الإمام أحمد على شمساق الروايات.

حتى وصل الحال ببعض الناس أن يظن أنه ما من مسألة فقهية إلا وقد اختلف فيها قول الإمام أحمد، كما ذكر إبراهيم جالوا محمد، مما دعاه أن يؤلف في الرد على هذا التصور كتاباً مستقلاً، أسماه «المسائل الفقهية التي لم يختلف فيها قول الإمام أحمد» (1) لتصل عدد تلك المسائل بعد البحث والاستقصاء، إلى ستمائة وثلاثة وأربعين مسألة فقط، كما ذكر في خاتمة رسالته السابقة (2: 972).

وأما «عدم موثوقية الأسانيد إلى جعفر» فقد ذكر تحته أموراً كثيرة مما عنون لها بأنها «حقائق خطيرة عن أسانيد روايات الشيعة» من نحو أن رواة الشيعة ليسوا من أهل البيت أو أن مؤلفي المصادر الروائية كلهم عجم.

وغير ذلك مما لا أره لصيقاً بما يهدف إليه، ولا يحقق ما يدعيه، من أسطورة الفقه الجعفري، بالحقائق الدامغة والبراهين الساطعة.

ولعل أجدرها بالوقوف عنده هو أن رواة الشيعة مجرّحون في مصادرهم نفسها.

وهي الحجج الدامغة عليهم لو ثبتت، والبراهين الساطعة عليهم لو صحت، ولكن حينها ينبغي أن يكون البحث على مقتضى قواعدهم، ومن واقع منهجهم.

<sup>(1)</sup> وهي رسالة ماجستير تقع في مجلدين، من مطبوعات مكتبة الرشد.

أما أن يكون الأمر تعلُّقاً بمجرد ما يذكر في مصنفات القوم من جرح في فلان أو طعن في علان، بدون مراعاة لمدى اعتبار ذلك عندهم، أو صحته لديمم، أو كونه مخالفاً للمتسالم عليه بينهم، فهو منهج ليس برشيد، وأسلوب غير سديد.

وإلا فلو أخذناهم به، وحاكمناهم إليه، لصحَّ لهم دعوى عدم موثوقية أشهر أئمتنا وأعظم رواتنا، من داخل مصنفاتنا، ومن معتمد كتبنا، ذلك أنه لا يكاد يسلم من الطعن أحد من أئمتنا، وإن كان ذلك - عندنا - مما لا يلتفت إليه، ولا يجوز الاعتهاد عليه، ولكنه في كتبنا مسطور، وفي مصنفاتنا منثور، ومن ذلك:

- ما قد صح من طرق كها قال ابن عبد البر عن ابن معين أنه يتكلم في الشافعي كها نقل الذهبي في كتابه «الرواة المتكلم فيهم بها لا يوجب الذم» (29 30).
- وعلي ابن المديني كذبه الإمام أحمد كما في ترجمته من تهذيب التهذيب.
- وكلام أحمد بن صالح في النسائي مشهور، فانظر ترجمة أحمد بن صالح من تهذيب التهذيب وغيره.
  - وكلام الذهلي في البخاري أشهر من أن يُذكر.
- ونقل السبكي في طبقات الشافعية في ترجمة أحمد بن صالح المصرـي مستبشعاً قول بعضهم عن البخاري: تركه أبو زرعة وأبو حاتم من أجل مسألة اللفظ.
- وبعده بأسطر نقل قول بعض المجسمة في أبي حاتم ابن حبان: لم يكن له كبير دين نحن أخر جناه من سجستان؛ لأنه أنكر الحد لله.
- وفيه أيضاً: (ثم ذكر ابن عبد البر كلام ابن أبي ذيب وإبراهيم بن سعد

في مالك بن أنس، قال: وقد تكلم أيضاً في مالك: عبد العزيز بن أبي سلمه وعبد الرحمن بن زيد بن أسلم ومحمد بن إسحاق وابن أبي يحيى وابن أبي الزناد وعابوا أشياء من مذهبه وقد برأ الله الله الكا عما قالوا وكان عند الله وجيهاً).

وايم الله! إن الأمثلة على ذلك، لا يتسع لها المقام (1) فهل يصح التمسك بمثل تلك الطعونات، في حق الأئمة الأثبات، وإغفال المقطوع به من مكانتهم، والمتسالم عليه من وثاقتهم؟!

إذاً لذهب معظم السنة، فلن يسلم لنا من الرواة أحد، وفي ذلك يقول الحافظ الزيلعي الحنفي في نصب الراية (1: 341): (ومجرد الكلام في الرجل لا يسقط حديثه، ولو اعتبرنا ذلك لذهب معظم السنة؛ إذ لم يسلم من كلام الناس إلا من عصمه الله).

وقال الإمام السبكي في طبقات الشافعية الكبرى في ترجمة أحمد بن صالح المصري: (فلو فتحنا هذا الباب أو أخذنا تقديم الجرح على إطلاقه لما سلم لنا أحد من الأئمة إذ ما من إمام إلا وقد طعن فيه طاعنون وهلك فيه هالكون).

وقال الإمام الزركشي في النكت على مقدمة ابن الصلاح (3: 345): (ولو ذهب العلماء إلى ترك كل من تكلم فيه لم يبق بأيدي أهل هذا الشأن من الحديث إلا اليسير بل لم يبق شيء ومن الذي ينجو من الناس سالماً).

وأما «اعتهاد قاعدة المخالفة في الترجيح بين الأحكام الفقهية المتعارضة» فهي وإن كانت معيبة عليهم، إلا أنها - بنظري - كقاعدة للترجيح بين أمرين لم يعرف أرجحهما، ليست بأبشع من قاعدة عند كثير من علمائنا تقضي.

<sup>(1)</sup> وفي بحثى «فأنتم فيه سواء» تفصيل ذلك.

بمخالفتهم حتى فيها قد ثبتت مشر وعيته عندنا، واستبانت سنيته لدينا، بحجة أنه قد صار شعاراً للرافضة، ونحوه من الشعارات الظالمة، ولذلك أمثلة، فمنها:

#### التكبير خمساً على الجنازة:

يقول الإمام المازري المالكي في كتابه المعلم بفوائد مسلم (1: 326) بعد أن ذكر أن زيداً (1) كبر خمساً على جنازة، وقال: كان رسول الله على يكبرها: (وهذا المذهب الآن متروك؛ لأن ذلك صار علماً على القول بالرفض).

وقال القرافي وهو يتحدث عن هذه المسألة في كتابه الذخيرة (2: 463): (فلو زاد الإمام خامسة صحت الصلاة؛ لأنها مروية في غير هذا الحديث، ومختلف فيها، ومع ذلك فروى ابن القاسم عنه: لايتبع فيها؛ لأنها من شعار الشيعة).

## التختم في اليمين:

قال الخطيب الشربيني في كتابه مغني المحتاج (1: 392) عن التختم: (بل لبسه سنة سواء أكان في اليمين أم في اليسار، لكن اليمين أفضل على الصحيح في باب اللباس من الروضة، وقيل: اليسار أفضل؛ لأن اليمين صار شعاراً للروافض).

وأصرح منه قولان لصاحب الهداية وللقهستاني من الحنفية فيها التصريح بمشروعية التختم باليمين وسنيّته، ولكن لما صار شعاراً للروافض جعلنا التختم في اليسار.

# تسطيح القبر:

ففي «رحمة الأمة في اختلاف الأئمة» للدمشقي (155): (السنّة في القبر التسطيح، وهو أولى من التسنيم على الراجح من مذهب الشافعي، وقال أبو

<sup>(1)</sup> يعنى زيد بن أرقم ا.

حنيفة ومالك وأحمد: التسنيم أولى؛ لأن التسطيح صار شعاراً للشيعة).

وقال الإمام الغزالي في الوجيز: (ثم التسنيم أفضل من التسطيح مخالفة لشعار الروافض).

وفي شرح الرافعي لكلام الغزالي في كتابه المسمى العزيز شرح الوجيز (2: 452) قال: (ثم الأفضل في شكل القبر التسطيح أو التسنيم؟ ظاهر المذهب أن التسطيح أفضل... وقال ابن أبي هريرة: إن الأفضل الآن العدول من التسطيح إلى التسنيم؛ لأن التسطيح صار شعاراً للروافض، فالأولى مخالفتهم).

ومثله قال أبوعلي الطبري كما حكاه أبو إسحاق الشيرازي الشافعي في كتابه «المهذب» (1: 138): قائلاً: (ويسطح القبر ويوضع عليه الحصى-؛ لأن النبي عليه سطح قبر ابنه إبراهيم عليه ووضع عليه حصى- من حصى- العرصة، وقال أبو علي الطبري: الأولى في زماننا أن يسنم؛ لأن التسطيح من شعار الرافضة) (1).

# الجهر بالبسملة في الصلاة:

مع أن ذلك مستحب عند الشافعية، إلا أن ابن أبي هريرة - من كبار علمائهم - يقرر أنه إذا صار في موضع شعاراً للروافض، فالمستحبّ الإسرار بها مخالفة لهم، كما نقله عنه الرافعي في العزيز (2: 453) وأضاف أنه مال إليه الشيخ أبو محمد وتابعه القاضي الروياني (2).

فهل يصح للشيعي أن يرمينا، بها نرميه به؟!

<sup>(1)</sup> ورضي الله عن الإمام أبي إسحاق حيث عقب على كلام أبي علي بقوله: (وهذا لا يصح؛ لأن السنة قد صحت فيه فلا يعتبر بموافقة الرافضة).

<sup>(2)</sup> وفي بحثى «فأنتم فيه سواء» مزيد أمثلة على ذلك.

لا أظن الاستدلال بأمثلة يسيرة - أفرزتهما القاعدتان عندنا وعندهم - يصح على تلك الدعوى؟!

#### فائدة:

لعل من المناسب أن ألفت انتباه الإخوة من السنة والشيعة إلى أن عند الإمامية روايات تنهى عن تكذيب رواية المخالفين لهم، ففي المحاسن للبرقي (2:16): عن أبي بصير عن أبي جعفر (ع) أو عن أبي عبد الله (ع) قال: لا تكذبوا الحديث إذا أتاكم به مرجئي ولا قدري ولا حروري ينسبه إلينا فإنكم لا تدرون لعله شيء من الحق فيكذب الله فوق عرشه.

وأعظم من النهي عن تكذيب مرويات المخالفين: إيجاب العمل بمروياتهم، ما لم يرد خلافها، وفي ذلك يقول الشيخ الطوسي الملقب بشيخ الطائفة في كتابه عدة الأصول (1: 112) وهو يعدد حالات رواية المخالفين من حيث العمل بها: (فإن كان هناك من طرق الموثوق بهم ما يخالفه وجب اطراح خبره، وإن لم يكن هناك ما يوجب اطراح خبره ويكون هناك ما يوافقه وجب العمل به، وإن لم يكن من الفرقة المحقة خبر يوافق ذلك ولا يخالفه، ولا يعرف لهم قول فيه، وجب أيضاً العمل به؛ لما روي عن الصادق عليه أنه قال: (إذا انزلت بكم حادثة لا تجدون حكمها فيها روي عنا فانظروا إلى ما رووه عن علي عليه فاعملوا به)؛ ولأجل ما قلناه عملت الطائفة بها رواه حفص بن غياث، وغياث ابن كلوب، ونوح بن دراج، والسكوني، وغيرهم من العامة عن أئمتنا المنه فيها لم ينكروه ولم يكن عندهم خلافه).

# وأما «التقية»:

فوجه استدلاله بها على أسطورية الفقه الجعفري، هو ما شرحه بقوله:

(إذا كان بيان الدين ومعرفته متوقفة على الإمام، والإمام يفتي بالحق وبالباطل من دون ضرورة، التبس على الناس الحق، ولم يحصل البيان، وانتفت إمكانية معرفة وجه الدين الحق من الدين الباطل).

وهو فهمٌ عجيب، واستدلال غريب، ظن صاحبه أن التقية عندهم، مع الموالف والمخالف، وفي جميع الأحوال، ولو أنه علم أن التقية - عندهم - إنها هي:

- مع المخالف، لا مع الموافق<sup>(1)</sup>.
- وفي خصوص بعض المسائل الخلافية، لا في كل شيء.
  - ولمعرفتها قرائن وعلامات عندهم.

أقول: لو علم ذلك لما أظنه قال هذا الكلام.

وأما الأتباع فلا تقية عليهم، ولا غموض يعتريهم، بل البيان حاصل لديهم، ومعرفة الدين محكنة لهم.

(1) وإن كان بعض الأخبارية من الإمامية – ويكاد أن يكونوا قد انقرضوا هذه الأيام – ادعى وقوع التقية حتى مع الموافق، توصلاً منه إلى تأييد مذهبه القاضي بعدم وجود روايات مدسوسة، ولا مكذوبة البتة، وبالتالي عدم الحاجة لعلم أصول الحديث ودراسة الأسانيد، وأن ما ورد من روايات فيها اختلاف هو مقصود من الأئمة «محافظة على أنفسهم وشيعتهم» كما هي عبارته، لكن هذا مذهب له شذبه عن سائر الإمامية، حتى باعترافه هو إذ يقول: (وحيث إن أصحابنا رضوان الله عليهم خصوا الحمل على التقية بوجود قائل من العامة، وهو خلاف ما أدى إليه الفهم الكليل والفكر العليل من أخبارهم صلوات الله عليهم، رأينا أن نبسط الكلام بنقل جملة من الأخبار الدالة على ذلك، لئلا يحملنا الناظر على مخالفة الأصحاب من غير دليل، وينسبنا إلى الضلال والتضليل) فراجع الحدائق الناضرة ليوسف البحراني (1: 5).

فهل من العدل محاكمة الطائفة بقول واحدٍ منها، أم من الإنصاف إلزامها بشذوذات بعضها؟!.

وهي وإن كانت - بعض مواردها - قد تشكل على عوامهم، فليست كذلك على مجتهديهم.

إذا تقرر هذا: في علاقة أن يتقي إمامهم - فيها يزعمون - مع بعض المخالفين له المنحرفين عنه، فيفتيه بمذهب علمائه لا بمذهبه هو، ما علاقة ذلك بأسطورية المذهب، أو براءة الإمام ممن ينتسب إليه؟!

فضلاً عن أن يكون حقيقة دامغة أو برهاناً ساطعاً؟!

وحتى لو كان الأمر على ما توهم الدكتور الفاضل، من التقية على الموافق أيضاً فغاية ما سيكون: هو التباس الأمر على الشيعة، لكن برضاً من أئمتهم، فيكون هذا هو مذهبهم، لا براءة الأئمة منهم، فتأمل.

وأنبّه: أن كلامي هنا إنها هو مناقشة لدعوى أن القول بالتقية من الحقائق الدامغة والبراهين الساطعة على أسطورة الفقه الجعفري، وبراءة جعفر الصادق منه، وذلك بغض النظر عن أمرين (1):

الأول: مدى صحة مبدأ التقية في نفسه.

الثاني: مدى صحة نسبة القول بالتقية إلى آل البيت.

فنوكل تحرير البحث فيهم إلى بحث: «عقائد الآل» بحول الله تعالى.

# وأما «مضمون الفقه الجعفري»:

فهي جملة أمور يراها الباحث مستغربة، أو شاذة، يخلص منها إلى تكذيب الإمامية في نسبتهم الفقه إلى جعفر الصادق.

مع أن الحكم على مسائل بالشذوذ أو الغرابة هو أمر نسبي، فما قد يكون

\_\_\_

<sup>(1)</sup> ولا تلازم بين الأمرين عند من لا يرى عصمة أهل البيت، وإنها التلازم عند من يرى عصمتهم كما هو مذهب الإمامية، في الاثني عشر، والزيدية في الخمسة، وفي إجماع العترة من علماء البطنين.

شاذاً عند فلان هو معتمد عند علان، والعكس صحيح.

ومع التسليم له بذلك، فهل هذا منهج صائب لبرهنة دعواه، فضلاً عن أن يكون حقيقة دامغة، أو برهاناً ساطعاً؟!

وماذا يقول في مذاهبنا الفقهية السنية، التي لم يخلُ واحد منها، من مسائل شاذة عند غيره، أو مستغربة عند سواه؟!

ولولا أن المقام لا يقتضي الإطالة، لسردت منها ما يؤكد هذه المقالة.

ثم لا أدري هل يرى الكاتب الفاضل عصمة جعفر الصادق وآل البيت عن الشذوذ أو الخطأ، حتى يجعل وجود شيء من ذلك - فيها يراه هو - في المذهب المنسوب إليهم، حقيقة دامغة وبرهاناً ساطعاً على براءتهم من ذلك المذهب، أم ماذا؟!

وبهذا تعرف بُعد أدلته عن مرماه، وقصورها عن تحقيق دعواه.

والحق أن المقام لا يسمح بأكثر مما علقت به، ولعل فيها ذكر كفاية للنبيه، وفوق كل ذي علم عليم.

فأدعو أخانا الدكتور الفاضل إلى إعادة النظر فيها كتب، وتقليب الفكر فيها ذكرت، والظن به أن يذعن للحق إن بان له، والله يتولانا وإياه ويهدينا جميعاً لما يجبه ويرضاه.

والعذر منه فلو وجدت بداً من مناقشته لفعلت، ولكن كتابه مشهور منشور، وتعلقه ببحثي واضح الظهور.

#### فيتلخص مما سبق:

رجحان القول ببراءة الجعفرية من تهمة الانتحال، وغلبة الظن بانتهاء فقههم إلى الآل؛ لوجود المقتضي- لذلك: وهو شهادة كتبنا، وانتفاء المانع: وهو المعارض الراجح.

وعليه: فلا أرى مبرراً للاستمرار في الإعراض عن فقههم، ولا حجةً في عدم الاعتداد بخلافهم، خاصة إذا أضفنا إلى هذا الأمر - وهو رجحان انتهاء مذهبهم الفقهي إلى الآل - أموراً ثلاثة، هي:

الأمر الأول: كون مذهبهم مدوناً مضبوطاً.

الأمر الثاني: قلة ما انفردوا به من مسائل، أو ندرته، في جانب ما وافقوا فيه بعض السلف والأئمة من أهل السنة.

الأمر الثالث: أن كثيراً من مفرداتهم، لم تخل من أدلة تجعلها سائغة.

فأما الأمر الأول: وهو كون مذهبهم مدوناً مضبوطاً، فهو واضح لكل من طالعه، وفي ذلك يقول مفتي الديار الحضرمية العلامة السيد عبد الرحمن بن عبيد الله السقّاف في كتابه «صوب الركام في تحقيق الأحكام» (1) (1: 30 – 31) ما نصّه: (وما ذكره من عدم تحرير غير المذاهب الأربعة منتقض بمذهب سيدنا زيد بن علي... وكل ما تجده في كتب الشافعية – ولاسيا الأشخر – من منع تقليد السادة الزيدية؛ مبني على عدم العلم بتدوين مذهبهم، وهو باطل، والمبني عليه باطل، إذن فهو كغيره من المذاهب المدونة في جواز التقليد، ووقتاً كنت بعدن، دفع لي الفاضل الشيخ خير الدين كتاباً لا أذكر اسمه الآن على مذهب الإمامية وهو شاهد لتدوينه، فلا بُعد في القول بجواز تقليده حينئذ).

وبكون المذهب مضبوطاً مدوناً، ومنتهياً إلى من يعتد به، تكون شرائط الاعتداد بالمذهب (2) قد توفرت، والموانع بها يغلب على الظن قد انتفت.

(2) سبق أن قررنا عن جمهور أهل السنة، أن لجواز الاعتداد بالمذهب الفقهي ومن ثم إجزاء التعبد به شرطين:

<sup>(1)</sup> مخطوط، ثم رأيته في بعض مكتبات بيع الكتب بصنعاء مطبوعاً.

وأما الأمر الثاني وهو: أن جملة كبيرة من مسائل الإمامية الفقهية والتي لم نجد عن الآل فيها ما يؤيدهم، قد وجد فيها عن أئمة من السلف من الصحابة والتابعين فمن بعدهم ما يوافقهم، فيظهر ذلك للمتتبع المطالع لمذاهب أهل السنة واختلافات علمائها من السلف فمن بعدهم، وفي ذلك يقول الشيخ الدكتور وهبة الزحيلي في مقدمة كتابه الفقه الإسلامي وأدلته (1: 59): (وفقه الإمامية - وإن كان أقرب إلى المذهب الشافعي - فهو لا يختلف في الأمور المشهورة عن فقه أهل السنة، إلا في سبع عشرة مسألة تقريباً من أهمها: إباحة نكاح المتعة (1)، فاختلافهم لا يزيد عن اختلاف المذاهب الفقهية كالحنفية والشافعية مثلاً).

# وأؤكد:

أن جملة كبيرة من مسائلهم الفقهية حتى التي صارت شعاراً لهم أو علماً عليهم، وصار المشهور عند أهل السنة، أنهم شذوا بها عن المسلمين، يثبت

الأول: أن تحفظ مسائل المذهب، وتضبط.

والثاني:أن ينتهي إلى من يعتد بقوله من أهل العلم، بمعنى: أن لا يكون مؤسس المذهب ممن لا يعتد به لشذوذ أو ضلال.

وهذان الشرطان متوفران في الفقه الجعفري.

(1) في عده حفظه الله: إباحة نكاح المتعة كمثل على ما اختلف فيه فقه الإمامية عن فقه أهل السنة نظر، يعلم من مراجعة ما قررته في مسألة نكاح المتعة، فليراجعها من أراد، إلا أن يقصد بفقه أهل السنة خصوص المذاهب المتبعة القائمة اليوم وهي المذاهب الأربعة، فنعم إلا من روايات عن الإمام أحمد بن حنبل سبق ذكرها عند بحثنا لمسألة نكاح المتعة؛ لكن حينئذ فستكون المسائل التي خالفوا فيها المذاهب الأربعة، أكثر من ذلك العدد، والله أعلم.

الاستقراء والبحث وجود سلف لهم فيها من علماء الصحابة أو التابعين فمن بعدهم، وبين يدي عشرات الأمثلة على ذلك، لعلّ لذكرها محلاً آخر، ولا بأس أن أذكر - هنا - أمثلة منها:

المثال الأول: مسألة عدم إجزاء السجود عندهم إلا على الأرض أو ما نبت منها من غير الملبوس والمأكول، فمع كثرة من رماهم فيها بالابتداع، وشنّع عليهم بمخالفة الإجماع، فقد وُجد من السلف من رأى مثل رأيهم، كما وُجد من آخرين من رأى قريباً منه، وفي ذلك يقول ابن حزم، في كتابه المحلى في المسألة رقم (439): (مسألة: والصلاة جائزة على الجلود وعلى الصوف وعلى كل ما يجوز القعود عليه إذا كان طاهراً، وجائز للمرأة أن تصلى على الحرير، وهو قول أبى حنيفة والشافعي وأبي سليان وغيرهم.

وقال عطاء: لا تجوز الصلاة إلا على التراب والبطحاء، وقال مالك: تُكره الصلاة على غير الأرض أو ما تنبت الأرض).

وفي المغني (1: 760): (روي عن جابر أنه كره الصلاة على كل شيء من الحيوان، واستحب الصلاة على كل شيء من نبات الأرض، ونحوه قال مالك؛ إلا أنه قال في بساط الصوف والشعر إذا كان سجوده على الأرض: لم أر بالقيام عليه بأس).

وقريب من مذهب المالكية: مشهور مذهب الزيدية (1).

\_\_\_\_

<sup>(1)</sup> ومما يدل على ذلك من كتب الزيدية: ما في البحر الزخار الجامع لمذاهب علماء الأمصار(3) (395): (مسألة: وندب السجود على الأرض أو على ما أنبتت الأرض؛ لقوله ص {جعلت لي الأرض مسجداً}، وندب الرَّضراض؛ إذ استحسنه ص والمسلمون، وتعفير الوجه بالسجود؛ لقوله ص {عفر جبينك}، ويجوز غيره، إذ كان يسجد على الحصير، وندبت الصلاة في البساتين، إذ كان ص يستحسنها، وتجوز = على الثلج والجليد إذا كانا متلبِّدين، ولا خلاف فيه (هق) وتكره على اللبود ونحوها لما مر).

وفي المنتزع المختار من الغيث المدرار المعروف بشرح الأزهار (1: 485):

# المثال الثاني: إرسال اليدين في الصلاة:

ففي مصنف ابن أبي شيبة (1: 344) تحت باب من كان يرسل يديه في الصلاة رقم (3949): بسنده عن يونس عن الحسن ومغيرة عن إبراهيم أنها كانا يرسلان أيديها في الصلاة.

ورقم (3950):بسنده عن عمرو بن دينار قال: كان ابن الزبير إذا صلّى يرسل يديه.

ورقم (3951): بسنده عن ابن سيرين أنه سُئل عن الرجل يمسك يمينه بشماله؟ قال: إنها فعل ذلك من أجل الدم.

ورقم (3952): عن عبد الله بن يزيد قال: ما رأيت ابن المسيب قابضاً يمينه في الصلاة، كان يرسلها.

ورقم (3953): عن عبد الله بن العيزار قال: كنت أطوف مع سعيد بن جبير فرأى رجلاً يصلي واضعاً إحدى يديه على الأخرى هذه على هذه وهذه على هذه، فذهب ففرّق بينها ثم جاء.

وهو مشهور مذهب مالك، والليث، وفي ذلك يقول النووي في شرحه على مسلم (4: 114-115): (وعن مالك هِ شَمْ روايتان إحداهما: يضعها تحت صدره، والثانية: يرسلهما ولا يضع إحداهما على الأخرى، وهذه رواية

<sup>(</sup>و) الخامس مما تكره الصلاة عليه (على اللبود) وهي الأصواف (ونحوها) المسوح، وهي بسط الشعر، هذا عند الهادي علي الله فيه مخالفة للمندوب من السجود على الأرض، أو على ما أنبت، وقال المؤيد بالله، والمنصور بالله، وعامة العلماء: لا تكره.

وفي الجامع الكافي في فقه الزيدية(1: 128): (وقال القاسم عَلَيْسَا في وسئل عن السجود على اللبود والمسوح والبسط وما أشبهها؟ فقال: يستحب لكل مصل أن يضع جبهته على التراب وحضيض الأرض فإن كان لابد مما يتوقى به الأرض كان مما تنبت الأرض إلا أن يخشى ضرر الحر والبرد فيتوقى بها يوقيه، ويسجد من ذلك على ما أحب.

وقال القاسم عَلَيْسَاهُ ، فيها حدثنا علي ، عن محمد ، عن أحمد ، عن عثمان ، عن القومسي قال: سألت القاسم عن السجود على اللبود والمسوح؟ فقال: يكره أن يسجد على شيء إلا ما أنبت الأرض من الحصر والخصف والخُمَر ).

جمهور أصحابه وهي الأشهر، وهي مذهب الليث بن سعد، وعن مالك على الله المنها أيضاً: استحباب الوضع في النفل والإرسال في الفرض وهو الذي رجّحه البصريون من أصحابه).

وفي الباب عن غيرهم<sup>(1)</sup>.

وهو كذلك مذهب الزيدية، والإباضية.

المثال الثالث: تقديم الشهادتين على التسليم في التشهد(2):

فعند الإمامية: لابد من تقدم الشهادتين على التسليم على النبي والسلام النبي والسلام الماليم، وفي ذلك يقول الحلي في تحرير الأحكام (1: 258): (تقديم التسليم على التشهد مبطل للصلاة).

وقد عقد الإمام البيهقى في سننه باباً أسماه: باب من قدم كلمتى الشهادة على كلمتى التسليم، وساق تحته بسنده روايتين إحداهما عن عمر، والثانية عن عائشة هيئيس.

فلم تنفرد الإمامية بهذه المسألة، كما يظن الكثير.

وبناءً على هذه المسألة تأتي مسألة أخرى عندهم، وهي:

عدم جواز التسليم بم سبق، في التشهد الأول، وإنما ينتهي المرء

<sup>(1)</sup> وقد استقصاهم الشيخ مختار الداودي المالكي في كتابه «البراهين المستبانة في أن وضع اليمنى على اليسرى للاستعانة» فليراجعه من شاء الاستزادة، والكاتب مع أنه جمع في كتابه ما ورد في الإرسال واستقصى، إلا أنه لم يخل من تكلف في توجيه ما ورد من روايات في الضم أو التكتف.

<sup>(2)</sup> ويستشهدون بالحديث المروي عند الترمذي (1: 8) وغيره - وهو عندهم في الكافي ومن لا يحضره الفقيه - عن علي هيشف : عن النبي ص قال: مفتاح الصلاة الطهور، وتحريمها التكبير، وتحليلها التسليم. فقد فهموا من قوله: «وتحليلها التسليم» أن التسليم على النبي والأنفس والصالحين، هو آخر شيء في الصلاة، فيكون بعد الشهادتين، وبه يخرج المصلي من صلاته، والرواية محتملة لفهمهم هذا وغيره.

بالشهادتين، ولو سلم لبطلت صلاته؛ لأنه خرج منها ولما يكملها.

وقد قال بذلك بعض السلف أيضاً، ففي مصنف عبد الرزاق (2: 204) رقم (3074): عبد الرزاق عن معمر عن الزهري عن سالم لا يسلم في المثنى الأولى كان يرى ذلك فسخاً لصلاته، قال الزهري: وأما أنا فأسلم (1).

المثال الرابع: رفع اليدين مع كل تكبيرة:

فالمقرر عند الجعفرية هو استحباب رفع اليدين في كل تكبيرة من تكبيرات الصلاة، ففي تذكرة الفقهاء (3: 119): (يستحب رفع اليدين بالتكبير في كل صلاة فرض ونفل؛ لأن النبي صلى الله عليه وآله فعله، وكذا الأئمة عليه وقال بعض علمائنا، وبعض الجمهور بالوجوب، وهو ممنوع للأصل، وكذا يستحب عندنا الرفع في كل تكبيرات الصلاة).

وكنت أظن كغيري أن هذا الأمر من مفردات الإمامية، حتى وقفت على جمع من السلف ممن وافقهم في ذلك، بل قد روي ذلك مرفوعاً عن النبي الله إشارة إلى ذلك:

## 

ففي مصنف ابن أبي شيبة (1: 212) رقم (2426): بسنده عن وائل بن حجر قال: رأيت النبي علي يرفع كلم ركع ورفع.

وفي مصنف ابن أبي شيبة أيضاً (1: 213) رقم (2434): عن أنس أن

<sup>(1)</sup> وفي الجامع الكافي في فقه الزيدية (1: 205): (مسألة: هل يكره السلام في التشهد في الأوليين؟ قال محمد: قلت لأحمد عليشك : يقول في التشهد في الركعتين الأوليين: السلام يعني على النبي ص؟ فذكر عن أبي جعفر عليسك أنه كان يكرهه).

النبي ﷺ كان يرفع يديه في الركوع والسجود.

ورقم (2435): حدثنا معاذ بن معاذ عن أشعث قال: كان الحسن يفعله.

ورقم (2439): بسنده عن محارب بن دثار عن ابن عمر قال: رأيته يرفع يديه في الركوع والسجود فقلت له: ما هذا؟ فقال: كان النبي على إذا قام من الركعتين كبر ورفع بيديه.

وأما ما ورد عن السلف من الصحابة فمن بعدهم:

فقد نقل الرفع عند السجود والرفع منه ابن رشد القرطبي عن جماعة فقال في بداية المجتهد (1: 209): (وأما اختلافهم في المواضع التي ترفع فيها - أي اليدان ....) ثم ساق المذاهب في ذلك إلى أن قال: (وذهب بعض أهل الحديث إلى رفعها عند السجود وعند الرفع منه).

كم اروى ابن أبي شيبة نحو ذلك عن بعض السلف من الصحابة والتابعين:

ففي مصنف ابن أبي شيبة (1: 243) رقم (2795) بسنده عن أنس أنه كان يرفع يديه بين السجدتين.

ورقم (2796): بسنده عن ابن عمر أنه كان يرفع يديه إذا رفع رأسه من السجدة الأولى.

ورقم (2797): بسنده عن أيوب قال: رأيت نافعاً وطاووساً يرفعان أيديها بين السجدتين.

ورقم (2798): بسنده عن الحسن وابن سيرين أنها كانا يرفعان أيديها بين السجدتين.

ورقم (2799): - حدثنا أبو بكر قال: نا ابن علية عن أيوب قال: رأيته يفعله.

ثم وقفت على كلمة جامعة للشيخ الألباني في تمام المنة (172) تعليقاً على قول سيد سابق في فقه السنة باستحباب رفع اليدين في المواطن الأربعة: (قلت: قد ثبت الرفع في التكبيرات الأخرى أيضاً: أما الرفع عند الهوي إلى السجود والرفع منه ففيه أحاديث كثيرة عن عشرة من الصحابة...

وأما الرفع من التكبيرات الأخرى ففيه عدة أحاديث أن النبي على كان يرفع يديه عند كل تكبيرة... وقد ثبت الرفع بين السجدتين عن جماعة من السلف منهم أنس هيئه بل منهم ابن عمر نفسه فقد روى ابن حزم من طريق نافع عنه أنه كان يرفع يديه إذا سجد وبين الركعتين، وإسناده قوي.

وروى البخاري في جزء «رفع اليدين» (7) من طريق سالم بن عبد الله أن أباه كان إذا رفع رأسه من السجود وإذا أراد أن يقوم رفع يديه، وسنده صحيح على شرط البخاري في الصحيح.

وعمل بهذه السنة الإمام أحمد بن حنبل كما رواه الأثرم، وروي عن الإمام الشافعي القول به، وهو مذهب ابن حزم فراجع المحلي).

المثال الخامس: عدم اشتراط الوضوء لصلاة الجنازة:

وتحت هذه المسألة فرعان:

الفرع الأول: إجزاؤها بالتيمم ولو مع وجود الماء.

الفرع الثاني: إجزاؤها بلا وضوء ولا تيمم.

وقد ظن بعض الأفاضل أن هذه المسألة بفرعيها من مفردات الإمامية، وليس الأمر كما ظن، وكإشارة لمن وافق الإمامية في الفرعين السابقين من أعلام أهل السنة أسوق قول الإمام النووي في المجموع وهو يتحدث عن مذاهب الفقهاء في مسألة اشتراط الطهارة لصلاة الجنازة، إذ يقول: (وقال

أبو حنيفة: يجوز التيمم لها مع وجود الماء إذا خاف فوتها إن اشتغل بالوضوء، وحكاه ابن المنذر عن عطاء وسالم والزهري وعكرمة والنخعي وسعد بن إبراهيم ويحيى الأنصاري وربيعة والليث والثوري والأوزاعي وإسحق وأصحاب الرأي وهي رواية عن أحمد، وقال الشعبي ومحمد بن جرير الطبري والشيعة: تجوز صلاة الجنازة بغير طهارة مع إمكان الوضوء والتيمم؛ لأنها دعاء)(1).

المثال السادس: تعظيم يوم النيروز:

وهو محل خلاف عند الإمامية، وقد وجدت من التشنيع عليهم فيه ما دعاني لأن أذكره كمثال على ما نحن بصدده، ومما ورد في التشنيع عليهم به، ما قاله الملا علي القاري في مرقاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح (5: 142): (وشاركت الرافضة المجوسية أيضاً في تعظيم النيروز).

وبغض النظر عن حكم تعظيم يوم النيروز، لكن أرى أن التشنيع على

(1) وفي الجامع الكافي في فقه الزيدية (1: 299): (مسألة: التيمم للصلاة على الجنازة إذا خشى فوتها

قال الحسن عَلَيْسَا ﴾ - في رواية ابن صباح عنه -، وهو قول محمد: إذا خاف الرجل أن تفوته الصلاة على الجنازة فليتيمم ويصلى عليها.

قال الحسن، ومحمد: جنباً كان أو غير جنب.

قال محمد: وهو بمنزلة صلاة يخاف فوتها، فإن كان لايخاف فوتها لم تجزئه الصلاة، هذا قول على عليسًا هي، وهو قول أهل الكوفة، وسألت عبد الله بن موسى بن جعفر عن ذلك فلم ير التيمم، وقال: إنها ذاك وأومى بيده نحو البرية.

قال محمد: قال أهل المدينة إنها هو دعاء يقوم ويدعو ولا يتيمم.

وقال القاسم عَلَيْسَكُم - فيها روى داود عنه -: ولا يصلى على جنازة إلا بوضوء أو تيمم). القوم بأنهم استقوا ذلك من المجوس، ونحو هذه العبارات، لا يخلوا من نظر؛ فقد ورد عن الإمام علي ويشخ ما يشعر بأنه لا ضير عنده فيه، بل لقد ورد عنه ويشخ قبوله لهدايا النيروز والمهرجان، وعدم إنكاره لذلك، وتجويزه لأخذ الدرهم فيه:

ففي تاريخ بغداد في ترجمة أبي حنيفة: (قال<sup>(1)</sup>: والنعمان بن المرزبان أبو ثابت هو الذي أهدى لعلي بن أبي طالب الفالوذج في يوم النيروز فقال: نورزونا كل يوم، وقيل: كان ذلك في المهرجان فقال: مهرجونا كل يوم).

وفي التاريخ الكبير (4: 201) في الترجمة رقم (2489) قال الإمام البخاري: (سعر التميمي عن على قال: خذوا الدرهم.

وحدثنا آدم (نا) حماد بن سلمة عن علي بن زيد عن السعر التميمي: أتي علي بفالوذج قال: ما هذا؟ قالوا: اليوم النيروز، قال: فنيروزاً كل يوم).

وفي كتاب الأموال للقاسم بن سلام (2: 132) رقم (579): بسنده عن عنترة، قال: أتيت علياً بالرحبة، يوم نيروز، أو مهرجان، وعنده دهاقين وهدايا، قال: فجاء قنبر، فأخذ بيده فقال: يا أمير المؤمنين، إنك رجل لا تليق<sup>(2)</sup> شيئاً، وإن لأهل بيتك في هذا المال نصيباً، وقد خبأت لك خبيئة، قال: وما هي؟ قال: انطلق فانظر ما هي، قال: فأدخله بيتاً فيه باسنة مملوءة آنية ذهب وفضة مموهة بالذهب، فلما رآها علي قال: ثكلتك أمك، لقد أردت أن تدخل بيتي ناراً عظيمة، ثم جعل يزنها ويعطى كل عريف<sup>(3)</sup> بحصته،

<sup>(1)</sup> القائل هو إسماعيل بن حماد بن أبي حنيفة.

<sup>(2)</sup> كذا، ولعل صوابها: تبق.

<sup>(3)</sup> العريف: القيم بأمور الجماعة من الناس.

ثم قال:

هذا جناي وخياره فيه وكل جان يده إلى فيه

لا تغريني وغري غيري.

والشاهد هو: تصدر الإمام في مكان بارز كرحبة الكوفة في يوم النيروز، وقبوله للهدايا فيه، مما يشعر بإقراره له.

والذي لم يرضه الإمام علي ويشنه من قنبر هو ما كان قد خبأه له من بعض الهدايا التي أهديت للإمام على ويشنه ؛ لمخالفة ذلك لمنهج الإمام فيها من قسمتها على رعيته زهداً منه ويشنه .

وفي كنز العمال: الحديث رقم (38299) (مسند علي) عن المسعر التميمي قال: أهدي إلى علي بن أبي طالب فالوذج في جام يوم النيروز فقال: ما هذا؟ قالوا: هذا يوم النيروز، فقال: نيروزنا كل يوم بالماء.

وخرجه بقوله: (ابن الأنباري في المصاحف، ورواه عن ابن سيرين).

وفي غذاء الألباب في شرح منظومة الآداب (3: 9): (وقد كان النبي وفي غذاء الألباب في شرح منظومة الآداب (3: 9): (وقد كان النبي وأحب وأحب ما وجد، فإن وجد اللحم أكله ويأكل لحم الدجاج، وأحب الأشياء إليه الحلوى، والعسل، وما نقل عنه أنه امتنع من مباح، قال: وجيء علي وفي بفالوذج فأكل منه، وقال: ما هذا؟ قالوا: يوم النيروز فقال: نورزونا كل يوم).

وفي السنن الكبرى للبيهقي (9: 235): بسنده عن محمد بن سيرين قال: أي علي وهيئ بهدية النيروز فقال: ما هذه؟ قالوا: يا أمير المؤمنين هذا يوم النيروز، قال: فاصنعوا كل يوم فيروز.

وقد فهم بعضهم من قول علي ويشف : (اصنعوا كل يوم فيروز) كراهته للنيروز، فعقب الرواية السابقة، عقب أحد الرواة وهو أبو أسامة بقوله: (كره أن يقول نيروز) فعلق الإمام البيهقي بقوله: (وفي هذا كالكراهة لتخصيص يوم بذلك لم يجعله الشرع مخصوصاً به).

وكل ذلك أخذوه كما هو ظاهر من تعبيره عن النيروز بفيروز، وأرى دلالة ذلك على ما قاله الفاضلان قاصرة، خاصة مع تأمل ما سقناه قبل من روايات عن علي والله مقامل.

و ممن كان يقبل هدايا النيروز، بل ويأمر بها: معاوية بن أبي سفيان، ففي ترجمته من الاستيعاب في معرفة الأصحاب قال الحافظ ابن عبد البر: (وقال الزبير: هو أول من اتخذ ديوان الخاتم وأمر بهدايا النيروز والمهرجان).

وأغرب من ذلك: أن جمعاً من السلف كانوا يجعلونه يوم عبادة يصومون فيه ويعتكفون:

فهذا الحافظ أبو نعيم في تاريخ بغداد يروي في ترجمة أبي السكن وهو زياد بن عبيد الله،قوله: رأيت عبد الجبار بن وائل، وعلقمة بن مرثد، وطلحة الأيامي، وزيداً الأيامي يصومون يوم النيروز، ويعتكفون في المسجد الأكبر، فكانوا يقولون: هذا يوم عيد للمشركين يريدون به الخلاف على المشركين.

ويؤكد ذلك الحافظ المناوي في فيض القدير (4: 511) فيقول: (وكان السلف يكثرون فيه الاعتكاف بالمسجد وكان علقمة يقول: اللهم إن هؤلاء اعتكفوا على كفرهم ونحن على إيهاننا فاغفر لنا).

وقد قال ابن فرحون في الديباج المذهب في معرفة أعيان علماء المذهب في ترجمة الإمام ابن الفخار (1) عنه: (وكان الشيء مغرماً بالتأليف، ألف نحو

<sup>(1)</sup> وهو:محمد بن علي بن محمد بن أحمد بن الفخار الجذامي، وقد ترجمه ابن فرحون في الديباج المذهب في معرفة أعيان علماء المذهب(1: 158) بقوله: (يكنى أبا بكر أركشي المولد والمنشأ مالقي الاستيطان شريشي التدرب والقراءة. كان رحمه الله كثير

الثلاثين تأليفاً في فنون مختلفة منها:... وكتاب الفيصل المنتضى المهزوز في الرد على من أنكر صيام النيروز).

### والمراد:

هو ضرورة بحث مسائل الخلاف بعلمية، ودراستها بموضوعية، بعيداً عن التشنيع بمثل مشابهة اليهود أو النصارى أو المجوس، ونحوهم، والذي بات - مع الأسف - منهجاً عند الكثير من الباحثين بغرض تشويه الآخر، وإبراز وجود أيادٍ خفية لعبت دوراً في بلورته.

فهذه الأمثلة - ومثلها كثير - المشهور عند أكثر أهل السنة (1) أنها من مفردات الشيعة وشذوذاتهم، وإن كان أهل البحث منهم والتحقيق يعرفون أن الشيعة لم تنفرد بذلك.

العكوف على العلم والملازمة قليل الرياء خيراً صالحاً شديد الانقباض، مغرقاً في باب الورع سليم الباطن، وكان مفيد التعليم متفننه من فقه وعربية وقراءات وأدب وحديث، عظيم الصبر مستغرق الوقت في التدريس، ونشأت بينه وبين فقهاء بلده مشاحنة في أمور عدوها عليه مما ارتكبها اجتهاده في مناط الفتوى وعقد لهم أمير المسلمين بالأندلس مجلساً أجلى عن ظهوره فيه وبقاء رسمه وبلغ من تعظيم الناس إياه مبلغاً لم ينله اجتهاده وانتفع بعلمه واستفيد منه.

قرأ ببلده على فقهائها كالأستاذ أبي بكر: محمد الدباج وعلى الأستاذ أبي الحسن: علي بن إبراهيم بن حكم السكوني الكرماني وعلى الحافظ أبي الحسن: علي بن عيسى المعروف بابن متيوان وقرأ على الخطيب أبي عبد الله بن خمسين وأبي الحسن بن أبي الربيع وعلي أبي يعقوب المحاسبي والمحدث الحافظ أبي محمد بن الكهاد وغيرهم من الأئمة الجلة ممن يطول تعدادهم).

(1) في خصوص إرسال اليدين: ما ذكرنا من تصور مغلوط، تجده في غير بلاد المالكية، كدول المغرب العربي وبعض دول أفريقيا؛ لأن فيهم من يرسل يديه كون أغلبهم مالكية.

\_

والتسرع برمي الآخرين بالشذوذ والتفرد باب واسع، والأمثلة عليه كثيرة، حتى من بعض الأعلام، ولأن حديثنا - هنا - عن الإمامية، فإليك نصاً للإمام ابن الجوزي يصلح شاهداً على ما قررته من اعتقاد البعض حتى من أفاضل أهل العلم، شذوذ الإمامية في مسائل، ومخالفتهم فيها للإجماع، مع أن الأمر في كثير منها ليس كذلك، فقد قال في كتابه تلبيس إبليس (1: 121) وهو يتحدث عن الشيعة ما نصه: (ولهم مذاهب في الفقه ابتدعوها، وخرافات تخالف الإجماع) ثم ساق أمثلة على ذلك، وقد عد منها فيها عد ما يلى:

أنه لا يجوز السجود على ما ليس بأرض ولا من نبات الأرض.

وتحريم من زنى بها وهي تحت زوج أبداً، فلو طلقها زوجها لم تحل للزاني بها بنكاح أبداً.

وأن الطلاق المعلق على شرط لا يقع، وإن وجد شرطه.

وأن الطلاق لا يقع إلا بحضور شاهدين عدلين.

وأن قطع السارق من أصول الأصابع ويبقى له الكف.

فإن سرق مرة أخرى قطعت الرجل اليسردى، فإن سرق الثالثة خلد في الحبس إلى أن يموت.

وحرموا السمك الجري.

ثم عقب عليها بقوله: (في مسائل كثيرة يطول ذكرها، خرقوا فيها الإجماع، وسول لهم إبليس وضعها، على وجه لا يستندون فيه إلى أثر ولا قياس، بل إلى الواقعات).

مع أن المطالع لكتب الخلاف والآثار يجد الخلاف فيها بين السلف فمن بعدهم واقعاً محكياً، بل إن أغلبها مروي عن آل البيت في كتب أهل السنة المعتمدة المتداولة، وقد سبقت في بحثنا هذا.

وفي ذلك درس لنا بضر ورة التثبت في دعاوى الإجماع، والتورع عن الاتهام بالابتداع.

وأضاف غفر الله له: (ومقابح الرافضة أكثر من أن تحصى-، وقد حرموا الصلاة؛ لكونهم لا يغسلون أرجلهم في الوضوء).

وقد سبق أن علقنا على قوله هذا، في بحثنا لمسألة مسح الرجلين في الوضوء، فارجع إليه غير مأمور.

ثم أضاف قائلاً: (وقد حرموا...والجهاعة لطلبهم إماماً معصوماً) مع أن المطلع على حالهم، يجدهم لا يتركون الجهاعة، والمطالع لكتبهم يجدها بعيدة عن هذه الشناعة.

وهـو درس آخـر بضرـورة تصـور الآخـرين تصـوراً صـحيحاً، والله المستعان، وعليه التكلان.

وأما الأمر الثالث وهو: أن جملة كبيرة من المسائل التي لم نقف فيها على من وافقهم من الآل أو من السلف، لهم فيها من الأدلة ما يجعل قولهم سائغاً، فبالرجوع إلى كتبهم الفقهية الاستدلالية يعلم ذلك، وحتى لا تبقى المسألة بدون أمثلة، أسوق بعضاً منها فأقول:

المثال الأول: التكبير ثلاثاً عقيب الصلاة:

فقد اشتهر عنهم استحباب ذلك، كأحد أذكار وأوراد الصلاة البعدية، التي يعبرون عنها بـ «تعقيبات الصلاة» (1) وفي ذلك يقول الحلى في

الأول: من أشهر رسالة عملية عندهم لأشهر مرجع تقليد لديهم هو السيد علي السيستاني في كتابه منهاج الصالحين (1: 230) حيث قال هناك ما مثاله: ( الفصل الثاني

\_

<sup>(1)</sup> وكتبهم طافحة بعدِ تلك التكبيرات الثلاث من تعقيبات الصلاة، وأسوق من ذلك شاهدين:

تذكرة الفقهاء (3: 248): (مسألة 303: إذا فرغ من التسليم كبر الله تعالى ثلاث مرات يرفع بها يديه إلى شحمتي أذنيه)

المثال الثاني: أوقات الصلاة ثلاثة: فإن هذا القول من مفردات القوم (1).

عشر: في التعقيب: وهو الاشتغال بعد الفراغ من الصلاة بالذكر، والدعاء، ومنه أن يكبر ثلاثاً بعد التسليم، رافعاً يديه على نحو ما سبق).

الثاني: من أشهر كتاب أدعية لديهم، هو مفاتيح الجنان للشيخ عباس القمي، فقد قال في أول كتابه: ( الفصل الأول: في التعقيبات العامة: عن مصباح المتهجد: فإذا سلمت وفرغت من الصلاة فقل: الله أكبر ثلاث مرات رافعاً عند كل تكبيرة يديك إلى حيال أذنيك).

فالمسألة عندهم مسألة تعقيب وارد في الروايات، وليس كما يشنع عليهم بأنهم ينالون فيه من الأمين جبرائيل عليه السلام الجزيل.

(1) الذي انفردوا به هو: حصر أو قات الصلاة في ثلاثة، وأما الجمع بين الصلاتين ولو من غير عذر، فقد وافقهم فيه جمع من أهل السنة، يظهرون من النقول التالية: ففي بداية المجتهد (1: 173) قال الإمام ابن رشد: (وأما الجمع في الحضر لغير عذر: فإن مالكاً وأكثر الفقهاء لا يجيزونه، وأجاز ذلك جماعة من أهل الظاهر، وأشهب من أصحاب مالك).

\_\_\_

# ومع كونه لم يقل به كها هو<sup>(1)</sup> أحد ...

وفي المجموع (4: 384) قال الإمام النووي: (وقال ابن المنذر من أصحابنا: يجوز الجمع في الحضر من غير خوف ولا مطر ولا مرض، وحكاه الخطابي في معالم السنن عن القفال الكبير الشاشي عن أبي إسحاق المروزي، قال الخطابي: وهو قول جماعة من أصحاب الحديث؛ لظاهر حديث ابن عباس).

وقال بعد ذلك بأسطر: (فرع: في مذاهبهم في الجمع في الحضر بلا خوف ولا سفر ولا مرض: مذهبنا ومذهب أبي حنيفة ومالك وأحمد والجمهور أنه لا يجوز، وحكى ابن المنذر عن طائفة جوازه بلا سبب، قال: وجوزه ابن سيرين لحاجة أو ما لم يتخذه عادة).

وكنت قد رأيت قبل سنوات عند بعض الإخوة بحثاً للمحدث السيد الغياري اسمه على ما أتذكر «إزالة الحظر بجواز الجمع في الحضر» أو نحو ذلك، ولم أتمكن من مطالعته.

ولا يسمح المقام بأكثر مما علقت، فأكتفي بها ذكرت، ومقصودنا هنا الإشارة، ولبسط العبارة مقام آخر.

(1) قيدت كلامي بـ (كما هو) لأخرج من وافقهم في بعضه أو قرب من قولهم، فقد نسب إلى جماعة من أعلام أهل السنة الموافقة في وقت صلاتي الظهر والعصر، وقبل أن أشير إلى ذلك ألخص رأى الإمامية في هذه المسألة، فأقول:

## = للإمامية قولان في هذه المسألة:

القول الأول: يجعل وقت الظهر والعصر مشتركاً من زوال الشمس إلى غروبها، إلا أن الظهر قبل العصر .

والقول الثاني: يخص من أول الوقت قدر ركعات الظهر الأربع فيجعله خاصاً بالظهر، ومن أخره قدر ركعات العصر الأربع فيجعله خاصاً بالعصر، وما بين ذلك فمشترك بينها، إلا أن الظهر قبل العصر.

# ...من أهل السنة $^{(1)}$ حسب علمي - إلا أن لهم أدلة من القرآن، تجعل ...

وقد نسب الإمام النووي في المجموع (3: 21) إلى عطاء وطاووس مذهباً يقرب نوعاً ما من مذهب الإمامية، فقال: (وقال عطاء وطاووس: إذا صار ظل الشيء مثله دخل وقت العصر، وما بعده وقت للظهر والعصر علي سبيل الاشتراك حتى تغرب الشمس).

فعطاء وطاووس من أعلام أهل السنة قالا: باشتراكهما في الوقت لكن من بعد أن يصير ظل الشيء مثله، حيث يختص ذلك الوقت بالظهر.

وهو قريب من قول الإمامية الثاني.

ونحو مذهبها مذهب جماعة أشار إليهم الإمام القرطبي في تفسيره (10: 262) حين قال: (وقد ذهب قوم إلى أن صلاة الظهر يتهادى وقتها من الزوال إلى الغروب؛ لأن الله سبحانه علق وجوبها على الدلوك وهذا دلوك كله، قاله الأوزاعي وأبو حنيفة في تفصيل، وأشار إليه مالك والشافعي في حالة الضرورة).

وفي المغني (1: 415): (وقال عطاء: لا تفريط للظهر حتى تدخل الشمس صفرة وقال طاوس: وقت الظهر والعصر إلى الليل).

بينها حكي ما يوافق قول الإمامية الأول تقريباً عن ربيعة، ومالك في رواية، ففي الشرح الكبير (1: 468) والمغني (1: 417):(وحكي عن ربيعة أن وقت الظهر والعصر إذا زالت الشمس).

= وفي المغني (1: 415): (وحكي عن مالك وقت الاختيار إلى أن يصير ظل كل شيء مثله ووقت الاداء إلى أن يبقى من غروب الشمس قدر ما يؤدي فيه العصر؛ لأن النبي على جمع بين الظهر والعصر في الحضر).

(1) وأما من غير أهل السنة فقد وافقهم بعض فقهاء الزيدية، ومن أولئك العلامة على بن محمد العجري في فتاويه المسهاة بـ « المقاصد الصالحة في الفتاوى الواضحة» حيث قال (129) عن قوله تعالى: [أقِم الصَّلَاةَ لِدُلُوكِ الشَّمْسِ إلى غَسَق اللَّيْلِ وَقُرْآنَ

قولهم سائغاً محتملاً ، وقد بين احتمالية دلالته الإمام الرازي في تفسيره (107: 100) حين قال في معرض حديثه عن قوله تعالى: ﴿ أَقِرِ الصَّلَوٰةَ لِدُلُوكِ الشَّمْسِ إِلَى غَسَقِ النَّيْلِ وَقُرْءَانَ الْفَجْرِ ۚ ﴾ [الإسراء: 78] الآية ، ما نصه: (واعلم أنه يتفرع على هذين القولين بحث شريف، فإن فسرنا الغسق بظهور أول الظلمة ، كان الغسق عبارة عن أول المغرب، وعلى هذا التقدير يكون المذكور في الآية ثلاثة أوقات: وقت الزوال، ووقت أول المغرب، ووقت الفجر، وهذا يقتضي - أن يكون الزوال وقتاً للظهر والعصر - ، فيكون هذا الوقت مشتركاً بين هاتين الصلاتين، وأن يكون أول المغرب والعشاء، فيكون هذا الوقت مشتركاً أيضاً بين هاتين الصلاتين، فهذا يقتضي - جواز فيكون هذا الوقت مشتركاً أيضاً بين هاتين العلم والعشاء مطلقاً).

وبعد أن بين دلالة الآية على ذلك، بناءً على تفسير الغسق بظهور أول الظلمة، عقب على ذلك بقوله: (إلا أنه دل الدليل على أن الجمع في الحضرمن غير عذر لا يجوز، فوجب أن يكون الجمع جائزاً بعذر السفر، وعذر المطر، وغيره).

وللشيعة مناقشة تعقيبه هذا: بأنه لا يوجد دليل صحيح صريح على أن الجمع من غير عذر لا يجوز $^{(1)}$ ، بل إن رواية الإمام مسلم المذكورة تحت بـاب

الْفَجْر]...الآية: (والآية ظاهرة في أن للظهر والعصر وقتاً واحداً، يصح جمعهما في أي جزءٍ منه على الترتيب، وللمغرب والعشاء وقتاً واحداً كذلك) ثم شرع في تقرير الاستدلال على ذلك.

(1) للفائدة أشير إلى أن المشهور عند فقهاء الشيعة: أن تفريق الصلاة بأداء كل صلاة في وقت فضيلتها أفضل من الجمع بين ما يجوز الجمع فيه - أعني الظهرين والعشاءين - ففي فتاوى السيد محمد سعيد الحكيم في ضمن الإجابة على السؤال (189) قال: (نعم، المشهور بين الشيعة أن الأفضل هو التفريق كها صرحوا بذلك في كتبهم

الجمع بين الصلاتين في الحضر عن ابن عباس نص في جواز الجمع من غير عذر (لا مطر ولا سفر ولا خوف) وإليك بعض ألفاظ الرواية، وكلها في صحيح مسلم:

عن ابن عباس قال: صلّى رسول الله ﷺ الظهر والعصر - جميعاً
 والمغرب والعشاء جميعاً في غير خوف ولا سفر.

- وعن ابن عباس قال: صلَّى رسول اللهَّ ﷺ الظهر والعصر ـ جميعاً بالمدينة في غير خوف ولا سفر.

قال أبو الزبير: فسألت سعيداً لم فعل ذلك؟ فقال: سألت ابن عباس كما سألتنى، فقال: أراد أن لا يحرج أحداً من أمّته.

- وعن ابن عبَّاس قال: جمع رسول الله ﷺ الظهر والعصر.، والمغرب والعشاء بالمدينة، في غير خوف ولا مطر.

في حديث وكيع: قال: قلت لابن عبَّاس: لم فعل ذلك؟ قال: كي لا يحرج أمَّته.

وفي حديث أبي معاوية: قيل لابن عباس: ما أراد إلى ذلك؟ قال: أراد أن لا يحرج أمَّته.

فقد نفت الروايات أن يكون ذلك الجمع، لمطر، أو سفر، أو خوف، ثم أكدت أن العلة في ذلك: هي التخفيف عن الأمة، حين قالت: «أراد أن لا يحرج أمته».

الفقهية، وليس عملهم على الجمع إلا من أجل اليسر، فإن الله تعالى يحب أن يعبد في رخصه كما يحب أن يعبد في فرائضه، على ما في الخبر).

\_

كما أن في رواية أنس التالية ما قد يشير إلى ذلك: ففي صحيح البخاري (1: 202): بسنده إلى أبي أمامة قال: صلينا مع عمر بن عبد العزيز الظهر ثم خرجنا حتى دخلنا على أنس بن مالك فو جدناه يصلي العصر، فقلت: يا عم ما هذه الصلاة التي صليت؟ قال: العصر، وهذه صلاة رسول الله على أنس كنا نصلي معه.

وقد أخرج الرواية أيضاً مسلم في: المساجد ومواضع الصلاة باب: استحباب التبكير بالعصر رقم (623).

المثال الثالث: أول وقت صلاة الوتر بعد منتصف الليل:

ووجه الاستدلال: هو في متعلق لفظ العشاء في الرواية، فإنه يحتمل أحد أمرين:

الأول: وقت صلاة العشاء.

والثاني: فعل صلاة العشاء.

فالإمامية تعتمد الاحتمال الأول، فإذا انتهى وقت صلاة العشاء - وهو عندهم منتصف الليل - دخل وقت صلاة الوتر، وأما فقهاء أهل السنة

<sup>(1)</sup> وهو في سنن أبى داود (1: 533) ومسند أحمد وغيرهما عن جمع من الصحابة بألفاظ متقاربة.

<sup>=</sup> وقد قال الهيثمي في مجمع الزوائد ومنبع الفوائد (2: 498) عن أحد روايات الحديث: (رواه أحمد والطبراني في الكبير وله إسنادان عند أحدهما رجاله رجال الصحيح خلا على بن إسحاق السلمي شيخ أحمد وهو ثقة).

فيحملون كلمة العشاء على فعل الصلاة، فمتى ما انتهى من صلاة العشاء فقد دخل وقت الوتر.

وفي ذلك يقول الحلي في تذكرة الفقهاء (2: 385): (وقت الوتر بعد صلاة الليل عند علمائنا؛ لقوله عليه الوتر ركعة من آخر الليل، وكان النبي صلى الله عليه وآله يوتر آخر الليل، وقال الجمهور: وقته ما بين العشاء وطلوع الفجر الثاني؛ لقول النبي صلى الله عليه وآله: الوتر جعله الله لكم ما بين صلاة العشاء إلى طلوع الفجر، ونحن نقول بموجبه، فإن آخر وقت العشاء نصف الليل).

والأمران – أعني استدلال الفريقين - محتملان في نفسهما. والمقصود:

التمثيل على ما قررناه من أن كثيراً مما انفردوا به من مسائل عن أهل السنة، له من الأدلة ما يدخل قولهم في حيز الخلاف المعتبر؛ لاستناده إلى أدلة معتبرة في الجملة، واستدلال سائغ، حتى وإن ناقشناهم في صحة ذلك الاستدلال، أو تمامية دلالته على المطلوب، لكنه يبقى محتملاً لقولهم، وذلك كافٍ في اعتبار خلافهم، والله أعلم.

وما قد يكون بعد ذلك من مسائل هي في حيز الشذوذ بنظر أهل السنة، فقد وجد في كل مذهب من مذاهب أهل السنة، ما عُدَّ من ذلك القبيل<sup>(1)</sup> عند غير أصحاب ذلك المذهب، ولم يكن سبباً لإلصاق الشذوذ بذلك المذهب، ولا داعياً لعدم الاعتداد به.

فينبغي أن يُعتدَّ بالفقه الجعفري في الخلاف والوفاق، وأن يصحَّح التعبُّدُ به، شأنه في ذلك شأن بقية المذاهب الفقهية السنية المعتبرة.

ولا ينبغي أن يترك مذهب الآل الفقهي، لأجل الموقف من الشيعة،

<sup>(1)</sup> وبين يدي أمثلة على ذلك، لا حاجة لذكرها.

ورحم الله الإمام ابن تيمية إذ قال في شرح العمدة (2: 189): (ولا ينبغي أن يرغب عن ما ثبت عن أهل البيت رضوان الله عليهم، لاتباع بعض أهل الأهواء لهم في ذلك).

فتوى الشيخ شلتوت ومن وافقها:

ولعلّ ما سبق من أمور، هي وراء تلك الفتوى الجريئة، التي أصدرها الشيخ محمود شلتوت، شيخ الجامع الأزهر، في شأن التعبد بمذهب الشيعة الإمامية، والتي كانت محل استغراب، بل استنكار من الكثير – وكنت واحداً من أولئك – ولعل من دواعي ذلك أنها – كفتوى – لم تكن تحمل في طياتها أدلة تقنع، أو حججاً تبرهن، فكان هذا البحث كالشارح لأدلتها، المبين لحججها، ولنذكر نص<sup>(1)</sup> السؤال والجواب:

(قيل لفضيلته: إن بعض الناس يرى أنه يجب على المسلم، لكي تقع عباداته ومعاملاته على وجه صحيح، أن يقلد أحد المذاهب الأربعة المعروفة، وليس من بينها مذهب الشيعة الإمامية ولا الشيعة الزيدية، فهل توافقون فضيلتكم على هذا الرأي على إطلاقه فتمنعون تقليد مذهب الشيعة الإمامية الاثنا<sup>(2)</sup> عشرية مثلاً؟ فأجاب:

1 – إن الإسلام لا يوجب على أحد من أتباعه اتباع مذهب معين، بل نقول: إن لكل مسلم الحق في أن يقلد بادئ ذي بدء أي مذهب من المذاهب المنقولة نقلاً صحيحاً، والمدونة أحكامها في كتبها الخاصة، ولمن قلد مذهباً من هذه المذاهب أن ينتقل إلى غيره – أي مذهب كان – ولا حرج عليه في شيء من ذلك.

<sup>(1)</sup> كما وقفت عليهما من بعض الكتب الوسيطة، ولعل شهرة الفتوى تغني عن توثيقها.

<sup>(2)</sup> كذا في المصدر الذي نقلت منه، وصوابه: الاثنى عشرية.

2 - إن مذهب الجعفرية المعروف بمذهب الشيعة الإمامية الاثنا<sup>(1)</sup>
 عشرية مذهب يجوز التعبد به شرعاً كسائر مذاهب أهل السنة.

فينبغي للمسلمين أن يعرفوا ذلك، وأن يتخلصوا من العصبية بغير الحق لمذاهب معينة، فها كان دين الله وما كانت شريعته بتابعة لمذهب أو مقصورة على مذهب، فالكل مجتهدون مقبولون عند الله تعالى، يجوز لمن ليس أهلاً للنظر والاجتهاد تقليدهم والعمل بها يقررونه في فقههم، ولا فرق في ذلك بين العبادات والمعاملات).

ولا أخفي عن القارئ الكريم أني كنت قد تهيبت هذا التقرير، وترددت في طرحه؛ لخطورة المسألة، وحساسيتها، ولتثبيط البعض، وتخويفهم من العواقب، وما كنت لأتجرأ على ما تجرأت، ولا أقدم على ما أقدمت - بعد استشعار أن المسألة أمانة سأسأل عنها - لولا أمرين:

الأول: أني عرضت بحثي هذا على جمع غفير من أهل العلم من مشائخي، وغيرهم، وقرأه، أو اطلع عليه قرابة العشرين منهم، فأقروه، ولم يستنكروه، بل كان من أكثرهم التشجيع على إخراجه، والحث على نشره، وكان منهم من تشرف البحث بتقديها تهم.

والثاني: أني وقفت من علمائنا الأقدمين على عبارات، يمكن الاعتماد في مسألتنا هذه عليها، والاستناد - مع ما أفرزه بحثنا - إليها، فمن أولئك العلماء:

الإمام ابن الأثير:

في جامع الأصول(11: 321 في بعد)، عند شرحه لحديث: «إن الله يبعث لهذه الأمة على رأس كل مئة سنة من يجدد لها دينها» حيث يقول هناك

(1) انظر الحاشية السابقة.

ما لفظه: (ونحن نذكر الآن المذاهب المشهورة في الإسلام التي عليها مدار المسلمين في أقطار الأرض، وهي: مذهب الشافعي، وأبي حنيفة، ومالك، وأحمد، ومذهب الإمامية، ومن كان المشار إليه من هؤلاء على رأس كل مائة سنة...) ثم ذكر المجددين من المذاهب الإسلامية، فذكر من الإمامية في المائة الثانية (1): علي بن موسى الرضا، وفي المائة الثالثة: أبو جعفر محمد بن يعقوب الرازي (2)، وفي المائة الرابعة: المرتضى الموسوي أخو الرضي الشاعر، ثم قال الرازي (12): (هؤلاء كانوا المشهورين في هذه الأزمنة المذكورة، وقد كان قبل كل مائة أيضاً من يقوم بأمور الدين، وإنها المراد بالذكر من انقضت المائة وهو عالم مشهور يشار إليه).

فيفهم من كلامه وشخ أمور كثيرة، أكتفي منها بها يتعلق بها نحن بصدده، وهو: عده لعلي بن موسى الرضا رضوان الله عليه من مجددي مذهب الإمامية، وبعده: الرازي الكليني، والشريف المرتضى، بها قد نفهم منه تصحيحه انتساب الإمامية لأئمة آل البيت رضوان الله عليهم أجمعين، وأنهم امتداد لهم: محتذون حذوهم، مقتفون أثرهم.

## و الإمام الآمدي:

فقد قال في كتابه الإحكام في أصول الأحكام (1: 339 - 340): (وأما مسألة أمهات الأولاد - وإن كان خلاف الصحابة قد استقر واستمر إلى انقراض عصر هم - فلا نسلم إجماع التابعين قاطبة على امتناع بيعهن، فإن

<sup>(1)</sup> وأما في المائة الأولى: فلم ينص على المجدد من مذهب الإمامية بعينه، لكنه قال وهو يعدد من كان على رأسها من المجددين: (وكان من الفقهاء بالمدينة: محمد بن علي الباقر، و...) فقد يفهم منه أنه عناه مجدداً للإمامية، كما فهم بعضهم.

<sup>(2)</sup> هو المعروف عند الإمامية بالكليني، صاحب أشهر كتاب حديثي عندهم، وأصحه، هو الكافي.

مذهب علي في جواز بيعهن لم يزل، بل جميع الشيعة وكل من هو من أهل الحل والعقد على مذهبه قائل به وإلى الآن، وهو مذهب الشافعي في أحد قوليه).

### فقد يفهم من كلامه:

1 - الاعتداد بالشيعة في الإجماع والخلاف.

2 - أنهم على مذهب علي ولينف .

والإمام ابن خلدون:

حيث قال في المقدمة (196): (اعلم أن الشيعة لغة: هم الصحب والأتباع، ويطلق في عرف الفقهاء، والمتكلمين من الخلف والسلف على أتباع على وبنيه وبنيه والمتكلمين من الخلف والسلف على أتباع على وبنيه المنطقة ا

# والإمام الأز هري:

حيث قال في كتابه تهذيب اللغة (1: 326): (والشيعة: قوم يهوون هوى عترة النبي عليه ويوالونهم).

## والإمام ابن منظور:

حيث قال في لسان العرب (8: 188): (وقد غلب هذا الاسم على من يتوالى علياً وأهل بيته رضوان الله عليهم أجمعين حتى صار لهم اسماً خاصاً، فإذا قيل: فلان من الشيعة عرف أنه منهم، وفي مذهب الشيعة كذا أي عندهم، وأصل ذلك من المشايعة وهي المتابعة والمطاوعة، قال الأزهري: والشيعة قوم يهوون هوى عترة النبى عليه ويوالونهم).

# والإمام ابن القيم:

حيث قال في كتابه الصواعق المرسلة (2: 616-617): (إن فقهاء الإمامية من أولهم إلى آخرهم ينقلون عن أهل البيت أنه لا يقع الطلاق المحلوف به، وهذا متواتر عندهم عن جعفر بن محمد وغيره من أهل البيت. وهب أن مكابراً كذبهم كلهم، وقال: قد تواطئوا على الكذب عن أهل البيت، ففي القوم فقهاء وأصحاب علم ونظر في اجتهاد، وإن كانوا مخطئين

مبتدعين في أمر الصحابة فلا يوجب ذلك الحكم عليهم كلهم بالكذب والجهل.

وقد روى أصحاب الصحيح عن جماعة من الشيعة وحملوا حديثهم واحتج به المسلمون، ولم يزل الفقهاء ينقلون خلافهم ويبحثون معهم، والقوم وإن أخطأوا في بعض المواضع لم يلزم من ذلك أن يكون جميع ما قالوه خطأ حتى يرد عليهم هذا لو انفردوا بذلك عن الأمة، فكيف وقد وافقوا في قولهم من قد حكينا قولهم وغيره ممن لم تقف على قوله).

# وهو كلام نفيس ومنصف، وقد تضمن أموراً، منها:

- أن تكذيب الإمامية كلهم في النقل مكابرة.
- أن في الإمامية فقهاء وأهل علم ونظر في اجتهاد.
- لم يزل الفقهاء ينقلون خلافهم ويبحثون معهم، مما يشير لعدم شذوذهم.
  - أن خطأهم في مواضع لا يلزم منه خطأهم في جميع ما قالوه.
    - ليس انفرادهم عن الأمة بالنقل مسوغ لتكذيبهم.
    - أن تصديقهم فيها وافقهم فيه غيرهم هو من باب أولى.

فهؤلاء طائفة من أئمتنا الأقدمين(1)، وسبق أن ذكرت من أعلامنا

<sup>(1)</sup> وقد قرأت في بعض الكتب أن الشيخ الطيبي شارح مصابيح البغوي، قد عد الكليني من مجددي الأمة على رأس المائة الثالثة، فقال وهو يعدد المجددين من الفقهاء:(ومن الفقهاء... أبو جعفر الرازي الإمامي)، وقد بحثت عن الكتاب لأتأكد من النقل فلم يتيسر لي الوقوف عليه، فاكتفيت بنقله في الحاشية كفائدة.

# المتأخرين:

- مفتى الشافعية في حضر موت: ابن عبيد الله السقاف.
  - وشيخ الأزهر: محمود شلتوت.
- والشيخ الدكتور: وهبة الزحيلي، كما يفهم من عبارته التي نقلناها عنه في المقدمة، من اعتباره الإمام الصادق هو مؤسس مذهب الإمامية.

### وهم وإن تنوعت عباراتهم:

- فمنهم من تحدث عن انتساب الشيعة لآل البيت، ولم يتحدث عن التعبد أو الاعتداد بمذهبهم.
- ومنهم من تحدث عن الاعتداد بمذهبهم، أو جواز تقليده، ولم يتحدث عن صحة الانتساب للآل.

إلا أن في مجموع ذلك - بحسب فهمي على الأقل - ما يشهد لما توصلت إليه في بحثى المتواضع هذا<sup>(1)</sup>.

(1) وكنت قد أرسلت البحث للشيخ الدكتور علي جمعة مفتي جمهورية مصر العربية، عن طريق بعض المشائخ في اليمن ممن له علاقة معه، وذكر أنه أبدى استعداداً لقراءته والتقديم له، ولكن لم يصلني تقديم الشيخ الفاضل، وبينها أنا أنتظر تقديمه، طالعنا الشيخ الفاضل بحوار مع «العربية نت» كان مما قال فيه: (إنه يجوز التعبد بالمذاهب الشيعية ولا حرج، وقد أفتى بهذا شيخ الأزهر الراحل: محمود شلتوت، فالأمة الإسلامية جسد واحد لا فرق فيه بين سني وشيعي، طالما أن الجميع يصلي صلاة واحدة ويتجه لقبلة واحدة).

وقد وقفت على أقوال تقرر هذا المعنى من مواقع متفرقة على شبكة الانترنت، ولما لم يتسن لى التأكد من مصادرها، رأيت أن أذكرها هنا في الحاشية ليتأكد منها، فأقول:

## قال الشيخ الشعراوي في فتوى الشيخ شلتوت:

(الشيعة الإمامية الاثني عشرية وإمامهم جعفر الصادق بن محمد بن علي زين العابدين بن الحسين بن علي بن أبي طالب وهو أحد أساتذة الإمام أبي حنيفة هيئت

جميعاً، وهؤلاء الإمامية الجعفرية الذين نوضح أنهم من أرباب المذاهب الفقهية، هم الذين أصدر شيخنا المرحوم شيخ الأزهر محمود شلتوت فتواه المشهورة في صحة التعبد علي مذهبهم، معللاً ذلك بأنه من المذاهب الإسلامية الثابتة الأصول، المعروفة المصادر، المتبعة لسبيل المؤمنين.

#### نعم:

لقد أخذنا مصر طائفة من الأحكام في قوانين الأحوال الشخصية عن الشيعة الإمامية الاثني عشرية ومنها بعض أحكام الطلاق والقول بالوصية الواجبة في الميراث.(الأهرام – السنة 103 – العدد32932)

#### الدكتور نصر فريد واصل، مفتى مصر الأسبق:

كتب الدكتور أنه يحق لأي مسلم أن يتعبد إلى الله عز وجل وفقاً لمذهب الإمام جعفر الصادق الشيعي مثلها يتعبد وفقاً للمذاهب الأربعة الأخري، وأكد أن الاختلاف التي يتخذها البعض مبررا للهجوم علي الشيعة لا أصل لها، فالفوارق بين = المذهب الشيعي وباقي المذاهب ليست سوي فوارق طبيعية كالموجودة بين مذاهب الأحناف والمذهب الحنبلي مثلاً...

قال شيخ الأزهر الأسبق الدكتور محمد الفحام: (الشيخ محمد شلتوت أنا كنت من أشد المعجبين به وبخلقه وعلمه وسعة إطلاعه وتمكنه من اللغة العربية وتفسير القرآن ومن دراسته لأصول الفقه، وقد أفتى بذلك (أي جواز التعبد بمذهب الشيعة الإمامية) فلا أشك أنه أفتى فتوى مبنية على أساس في اعتقادي) كما نقل الرضوي في كتابه سبيل الوحدة الإسلامية صـ 8.

## وفي المرجع السابق ص66:

وقال عبد الرحمن النجار مدير المساجد في القاهرة: (فتوى الشيخ شلتوت نفتي بها الآن حينها نسأل بلا تقييد بالمذاهب الأربعة، والشيخ شلتوت إمام مجتهد رأيه صادف عين الحق، لماذا نقتصر في تفكيرنا وفتاوانا على مذاهب معينة وكلهم مجتهدون).

وقال الداعية الشيخ محمد الغزالي: (وأعتقد أن فتوى الأستاذ الأكبر الشيخ محمد شلتوت قطعت شوطاً واسعاً في هذا السبيل، واستئنافاً لجهد المخلصين من أهل السلطة وأهل العلم جميعاً، وتكذيباً لما يتوقعه المستشرقون من أن الأحقاد سوف تأكل الأمة قبل أن تلتقي صفوفها تحت راية واحدة... وهذه الفتوى في نظري بداية الطريق وأول العمل).

كما في كتاب دفاع عن العقيدة والشريعة ص257

#### وقال الدكتور: أسامة سليان:

في حوار أجراه: أسامة الهتيمي، بتاريخ: 22 - 11 - 2008م، مع الدكتور: أسامة سليهان الداعية الإسلامي المعروف وأحد قيادات أنصار السنة المحمدية بمصر، ورد مما يتعلق بمسألتنا هذه قوله:

= الحقيقة أن الشيخ شلتوت أصاب في ذلك؛ إذ ليس هناك ارتباط بين الفقه والعقيدة، فيجوز التعبد على المذهب الجعفري الفقهي، وهناك آراء فقهية كثيرة للشيعة يؤخذ بها ويُعمل بها؛ لأنها تستند إلى دليل وإلى نص، فهناك فرق كبير بين آراء فقهية معتبرة طالما تستند إلى كتاب وسنة حتى لو كان الشيعة هم القائلون بها، وبين عقائدهم التي تصطدم مع أركان بل مع أصول الإيهان عند أهل السنة.

المصدر: موقع لواء الشريعة: المحور الرئيسي: ملتقى الدعاة.

### الشيخ: يوسف ندا:

فقد كتب مقالاً بعنوان: نحن والشيعة بتاريخ 16/2/2009، ومما جاء فيه: (إن بعض طقوس العبادة تختلف بين أصحاب المذاهب السنية الأربعة، وأيضاً بينها وبين الشيعة الاثني عشرية، ولا يستطيع منصف إلا أن يقول بأن المسلم يمكن أن يتعبَّد بأحد الطقوس المحددة في هذه المذاهب الخمسة، ولا يجوز تكفير مَن يتعبَّد بإحداها وإخراجه

عن الملة بآراء أو تفاسير أو قياسات من صُنع البشر ما دامت في الإطار الذي علم به جبريل عَلَيْسَكُم، في الحديث عندما جاء على صورة أعراب...).

وأنقل مع بعض الاختصار من مقال بعنوان: مفتي الديار المصرية يتجاهل دعاوى بإقصائه، والأزهريون يساندون فتوى التقريب بين المذاهب د. جمعة لـ «الدار»: لا فارق بين السنة والشيعة.. ومحاولة فصلهم سياسية لا دينية! بتاريخ: 4 مارس 2009

القاهرة - «الدار» - إسلام كمال:

استمراراً لرصد التفاعل الإيجابي الذي أثارته فتوى مفتي مصر د.علي جمعة حول جواز ممارسة التعبد للسني على الطريقة الشيعية، قال جمعة في تصريح خاص لـ «الدار»: إن هذا الاتجاه هو الصحيح وعكسه الخطأ لأن المذهبين مصدرهما واحد، وأضاف أن الأمور لو كانت على طبيعتها بدون تدخلات من أطراف تريد الضرر للجانبين السني والشيعي، وتريد تفريقها، لكان كلامي مر بدون ردود فعل؛ لأنه سيكون وقتها طبيعياً وليس سوى مجرد توضيح وتأكيد.

= وفي السياق ذاته جدد المفتي المصري له «الدار» فتواه بجواز ممارسة العبادة بالطريقة الشيعية، رافضاً التعليق على المطالبات القليلة بإقصائه عن منصبه، والتي رددها المتطرفون، مطالباً بمواجهة أي دعاوي للفرقة والدعوة للتقريب.

جمعة قال في فتواه: إنه «لا حرج من التعبد على مذهب الشيعة، فلا فرق بين سني وشيعي»، مضيفاً «إن الشيعة بطبيعتها طائفة متطورة، وهم يسلمون بذلك، باعتبارهم الواقع جزءا لا يتجزأ من فقههم، ولكن هناك من ينقب في الكتب الشيعية القديمة، ويخرج علينا بالخلافات، وهذا خطأ جسيم»، متهاً من يقوم بذلك بالسعي لتدمير العلاقات بين السنة والشيعة، لخدمة أغراض أخرى هدفها تفتيت وحدة المسلمين والإضعاف من شأنهم لتسهيل تنفيذ المخطط الذي تم الإعداد له منذ فترة طويلة.

#### عطية لاشين:

من جانبه قال الدكتور عطية لاشين أستاذ الفقه المساعد بكلية الشريعة والقانون بجامعة الأزهر لـ «الدار»: إنه في التعبد يجب أن ينظر أولاً في الأدلة التي يستند إليها المذهب، فإن استند إلى دليل قوى بالكتاب والسنة والمقاييس الشرعية وجب التعبد به،

وإن استند إلى دليل ضعيف لا يجوز التعبد به؛ لأن الله لا يتعبد بأدلة ضعيفة.

وأضاف لاشين: إن مذهب الإمامية الفقهي يعتمد على القرآن الكريم والأحاديث النبوية، وفقه الإمامية قريب من المذهب الشافعي، ولا يختلف كثيراً عن فقه أهل السنة إلا في مسائل محدودة كاختلاف بقية المذاهب مع بعضها البعض...

وأشار لاشين إلى أن فتوى جمعة ومن قبله الشيخ شلتوت قد قطعت شوطاً كبيراً في التقريب بين السنة والشيعة...

# عبد المعطي بيومي:

أشار الدكتور عبد المعطي بيومي العميد السابق لكلية أصول الدين جامعة الأزهر وعضو مجمع البحوث الإسلامية، في حديث له مع «الدار»: إلى أن مذهبي = الإمامية والزيدية هما المذهبان الوحيدان من مذاهب الشيعة اللذان يلتقيان مع مذاهب أهل السنة ويصح التعبد وفق أحكامها، ولست أرى ما يمنع من اعتباد المذهب الجعفري، إلى جانب المذاهب الأربعة.

# علوي أمين:

أما الدكتور علوي أمين عميد كلية الشريعة الأسبق جامعة الأزهر، فقال لـ «الدار»: إن الإسلام بني على خسة أركان ... وأي مذهب بني على هذه الأركان يجوز التعبد به، ومذاهب الشيعة بنيت على هذه الأركان، إذاً يجوز التعبد بها، لكن لا نأخذ بالأحكام مثل المواريث مثلاً.

وأضاف أمين: إذا نظرنا إلى فقه الإمامية في العبادات البحتة مثلاً كالصلاة والصوم والزكاة، نجد أنه لا خلاف يذكر بين فقههم وفقه أهل السنة ... وهكذا لو تتبعنا فقههم،

وقد جاء في البيان الختامي للمؤتمر الإسلامي الدولي حول حقيقة الإسلام ودوره في المجتمع المعاصر، المنعقد في عان في 27-29 جمادي الأولى 1426 والذي حضره ممثلون عن كل المذاهب الإسلامية ما يأتي:

# بسم الله الرحمن الرحيم

والصلاة والسلام على سيدنا محمد وعلى آله وسلّم.

# ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِي خَلَقَكُم مِّن نَفْسِ وَبَعِدَةٍ ﴾ [النساء 1]

بيان صادر عن المؤتمر الإسلامي الدولي الذي عقد في عمّان، عاصمة المملكة الأردنية الهاشمية، تحت عنوان (حقيقة الإسلام ودوره في المجتمع المعاصر)، في المدة 27-29 جمادى الأولى 1426هـ/ 4-6 تموز (يوليو) 2005م

وفقاً لما جاء في فتوى فضيلة الإمام الأكبر شيخ الأزهر المكرّم، وفتوى سياحة آية الله العظمى السيد علي السيستاني الأكرم، وفتوى فضيلة مفتي الديار المصرية الأكرم، وفتاوى المراجع الشيعية الأكرمين (الجعفرية والزيدية)، وفتوى فضيلة المفتي العام لسلطنة عُهان الأكرم، وفتوى مجمع الفقه الإسلامي الدولي (منظمة المؤتمر الإسلامي - جدّة، المملكة العربية السعودية)، وفتوى المجلس الأعلى للشؤون الدينية التركية، وفتوى فضيلة مفتي المملكة الأردنية الهاشمية ولجنة الإفتاء الأكرمين فيها، وفتوى فضيلة الشيخ الدكتور يوسف القرضاوي الأكرم، ووفقاً لما جاء في خطاب صاحب

بالبحث والنظر، لوجدنا أن شقة الخلاف ضيقة، لكن الذين وسعوها هم أفراد لا يقصدون من هذه العملية إلا توسعة شقة الخلاف بين المسلمين. الجلالة الهاشمية الملك عبد الله الثاني ابن الحسين ملك المملكة الأردنية الهاشمية في افتتاح مؤتمرنا، ووفقاً لعلمنا الخالص لوجه الله الكريم، ووفقاً لما قدم في مؤتمرنا هذا من بحوث ودراسات وما دار فيه من مناقشات، فإننا، نحن الموقعين أدناه، نعرب عن توافقنا على ما يرد تالياً، وإقرارنا به:

(1) إنّ كل من يتبع أحد المذاهب الأربعة من أهل السنة والجهاعة (الحنفي، والمالكي، والشافعي، والحنبلي) والمذهب الجعفري، والمذهب الزيدي، والمذهب الإباضي، والمذهب الظاهري، فهو مسلم، ولا يجوز تكفيره. ويحرم دمه وعرضه وماله. وأيضاً، ووفقاً لما جاء في فتوى فضيلة شيخ الأزهر، لا يجوز تكفير أصحاب العقيدة الأشعرية، ومن يهارس التصوّف الحقيقي. وكذلك لا يجوز تكفير أصحاب الفكر السلفي الصحيح.

كما لا يجوز تكفير أيّ فئة أخرى من المسلمين تؤمن بالله على الله وبرسوله على وأركان الإيمان، وتحترم أركان الإسلام، ولا تنكر معلوماً من الدين بالضرورة.

(2) إنّ ما يجمع بين المذاهب أكثر بكثير ممّا بينها من الاختلاف. فأصحاب المذاهب الثهانية متفقون على المبادىء الأساسيّة للإسلام. فكلّه ميؤمنون بالله في، واحداً أحداً، وبأنّ القرآن الكريم كلام الله المنزّل، وبسيدنا محمد عليه الصلاة والسلام نبياً ورسولاً للبشرية كافّة. وكلهم متفقون على أركان الإسلام الخمسة: الشهادتين، والصلاة، والزكاة، وصوم رمضان، وحجّ البيت، وعلى أركان الإيهان: الإيهان بالله، وملائكته، وكتبه، ورسله، واليوم الآخر، وبالقدر خيره وشرّه. واختلاف العلماء من أتباع المذاهب هو اختلاف في الفروع وليس في الأصول، وهو رحمة. وقديماً قيل: إنّ اختلاف

العلماء في الرأي أمرٌ جيّد.

(3) إنّ الاعتراف بالمذاهب في الإسلام يعني الالتزام بمنهجية معينة في الفتاوى: فلا يجوز لأحد أن يتصدّى للإفتاء دون مؤهّلات شخصية معينة يحددها كل مذهب، ولا يجوز الإفتاء دون التقيّد بمنهجية المذاهب، ولا يجوز لأحد أن يدّعي الاجتهاد ويستحدث مذهباً جديداً أو يقدّم فتاوى مرفوضة تخرج المسلمين عن قواعد الشريعة وثوابتها وما استقرّ من مذاهبها.

(4) إنّ لبّ موضوع رسالة عبّان التي صدرت في ليلة القدر المباركة من عام 1425 للهجرة وقُرئت في مسجد الهاشميين، هو الالتزام بالمذاهب وبمنهجيتها؛ فالاعتراف بالمذاهب والتأكيد على الحوار والالتقاء بينها هو الذي يضمن الاعتدال والوسطية، والتسامح والرحمة، ومحاورة الآخرين.

(5) إننا ندعو إلى نبذ الخلاف بين المسلمين وإلى توحيد كلمتهم، ومواقفهم، وإلى التأكيد على احترام بعضهم لبعض، وإلى تعزيز التضامن بين شعوبهم ودولهم، وإلى تقوية روابط الأخوّة التي تجمعهم على التحابّ في الله، وألاّ يتركوا مجالاً للفتنة وللتدخّل بينهم.

فَالله سبحانه يقول: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخُوةٌ فَأَصَلِحُواْ بَيْنَ أَخُويَكُمُّ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ لَعَلَكُمْ تُرَّحُونَ ﴿ اللهِ سبحانه يقول: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ فَأَصَّلِحُواْ بَيْنَ أَخُويَكُمُ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ لَعَلَكُمْ تُرْحُونَ ﴿ اللهِ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ

## والحمدالله وحده.

# وبعد هذا التقرير، والخلوص إلى تلكم النتائج:

يحاول البعض حتى ممن صرح لي بإعجابه بالبحث (1)، أن يفرغ البحث من محتواه، أو يتنصل من تبعاته، فيطلق بعض المعاذر، أشير هنا إلى ثلاثة منها، وهي:

- أهل البيت أعظم من أن يختزلوا في مذهب
  - لا مشكلة في فقه الجعفرية
- إمكانية الاستفادة من فقههم مع الخلاف معهم في العقائد وأجد من تمام البحث التعريج عليها باقتضاب، فأقول:

<sup>(1)</sup> كان البحث متداولاً بين بعض الأفاضل من أهل العلم في اليمن وخارجه، وهو بعد في أوراق على شكل ملزمة، أو في نسخة الكترونية.

# أما أن أهل البيت أعظم من أن يختزلوا في مذهب(1)، فأنبه إلى مايلي:

·

(1) صرح لي بذلك عالمان جليلان من أحبابنا في حضر موت، ثم أثبت أحدهما ذلك في كتيب له بعنوان «أهل البيت مودتهم ومذهبهم» ص91، ومن عجيب ما ذكره هذا الفاضل هناك مما يتعلق بمسألتنا:

- قوله: (وكل مذاهب الإسلام تستقي من معينه (أي النبي ص) وسلسبيله، وفي اختزال مذهب أهل البيت في فرقة واحدة أو مذهب معين: نفي كونه ص من أهل البيت).

حقاً لا أدري ما وجه ذلك التلازم؟!

- وقوله: (فكما أننا لا نستطيع أن نحصر فقه نبينا محمد ص في مذهب من المذاهب الإسلامية، فكلها مذاهبه، وكلها فرقه ص، فكذلك لا نستطيع حصر فقه أهل البيت في شيء منها كذلك).

لا أدري هل تؤمن أيها الفاضل الكريم بها قلت أم أن الهدف فقط هو التشويه على الفقه الجعفري، وإلا:

1 - فلم لم تجعل الفقه الجعفري داخلاً ضمن تقريرك هذا، حيث وجدناك بعد ذلك مباشرة تقول: (وحتى تتضح هذه الصورة وتتجلى لابد من إلقاء نظرة لواقع المذهب الإمامي وواقع فقهه ورواياته في النقاط التالية، وهي ملخصة من كتاب « أسطورة المذهب الجعفرى»).

مع أن فيها نقلت من هذا الكتاب الكثير مما يتعارض مع ماقررته، ومن ذلك أنه يقرر:

- أسطورية الفقه الجعفري وبراءة أهل البيت منه، مع أنك ترى كل المذاهب مذاهب النبي وأهل البيت.
- أن لجعفر الصادق فقهاً ومذهباً لكنه ضاع، وأنت تقرر أنه ليس للآل فقه خاص.

\_\_ه الآل 👙

أولاً: قد أثبتنا في المقدمة أن لأهل البيت:

- منهج استدلال ومسلك استنباط وافقهم عليه أقوام وخالفهم آخرون.
- كما أن لهم أقوالاً واختيارات في قبالة أقوال واختيارات المدارس الفقهية التي كانت في عصرهم.
  - كما أن لهم اتباعاً عرفوا بهم، وأقواماً داروا في فلكهم.

وباختصار: أثبتنا من كلامهم وكلام غيرهم أن لهم مذهباً، فلا ينبغي أن نتقدم على قولهم، ولا أن نكون ملكيين أكثر من الملك.

ثانياً: العظمة لا تنافي الاختصاص بكيان أو مذهب، بل إن واقع كل العظماء من أنبياء وعلماء وصلحاء، هو أن لهم كياناً أو طريقاً أو مسلكاً أو ..الخ، يتنكبه أقوام، ويترسمه آخرون كلاً أو بعضاً.

ثالثاً: نعم من عظمة أهل البيت أن سائر المدارس الفقهية قد استفادت منهم ورجعت إليهم، وهذا أمر لا ينكره مطلع منصف، لكن فرق واسع وبون شاسع، بين الاستفادة منهم ومن غيرهم، وبين الاختصاص بهم والانكفاء عليهم، فالأول مستفيد، والثاني متمذهب.

لكن السؤال هو: هل استفادة كل المسلمين منهم: مجوزة لإلغاء تمذهب بعض المسلمين بمذهبهم؟

وهل مثلاً استفادة الحنفية والمالكية والحنابلة من الإمام الشافعي

= 2 - ولم كتبت كتابك الكريم، ورددت فيه على بعض الفرق والمذاهب، أو ليست كلها مذاهب النبي و فرقه؟

هذا مع عتبي على هذا الفاضل النبيل اعتباده على مصادر ليست منصفه ولا دقيقة مما أوقعه في أوهام ومؤاخذات.

واعتناؤهم بذكر بعض أقواله في كتبهم، مانع من أن يكون للشافعي مذهب، أومتمذهبون أخذوا بكل أقواله، واعتنوا بها على جهة تامة، حتى اختصوا به، ونسبوا إليه؟

وأخشى أن يكون الدافع لمثل هذا الكلام هو استثقال إنصاف الآخر، أو العداوة له، فألله الله في أهل بيت النبوة لا نميع مسائلهم وقضاياهم من أجل النعرات والخصومات.

وأما قول بعض الأفاضل:

ليس عندنا مشكلة في فقههم؟(1)

### فجوابه:

أولاً: إن لم تكن ثمة مشكلة عندكم فعند غيركم (2) أكبر مشكلة، وقد وقفت في ذلك على تصريحات شديدة اللهجة، قديماً وحديثاً، بل قد ألفت في ذلك رسائل مستقلة، وكنموذج على ذلك أسوق كلاماً لبعض المعاصرين عمن أعرفهم، وهو الدكتور مجيد خلف (3) في مقدمته لكتاب الألوسي الذي أسهاه غرائب فقهية في فقه الإمامية حيث يقول: (ولا بد من الإشارة هنا إلى أن انحراف الإمامية في الفروع، لا يقل عنه انحرافهم في العقائد؛ لأن ما بني على باطل فهو باطل، وقد قال تعالى: ﴿ أَفَمَنُ أَسَسَ بُذُكَنَهُمُ عَلَى تَقُوكَ

<sup>(1)</sup> وقد صرح لي بذلك عالمان جليلان من علماء دمشق، أحدهما قال لي ذلك بعد قراءته للبحث، والآخر حين عرضت عليه موضوع البحث ونتائجه، مع أنهما أبديا استغراباً من كون نتيجة الدراسة المقارنة من كتبنا هي بتلك النسبة العالية للتصديق والتي هي تقريباً 96٪.

<sup>(2)</sup> وهم الأكثر، كما لا يخفى على المتتبع.

<sup>(3)</sup> وهو عالم عراقي مقيم باليمن، وله اهتهام بشؤون الشيعة، من أبحاث ينشرها، وكتب يحققها في هذا الشأن، لا تخلو من شدة، وعدم إنصاف.

ثانياً: الأمر أعمق من كونه ليست عندك مشكلة؛ لأننا نقرر غلبة الظن بصحة انتهائهم للآل هيشه (1)، وتمثيلهم لفقههم.

ثالثاً: مسائل المعتقد - مع أن خطرها كبير وشرها مستطير - هي في الأصل مسائل نظرية وقضايا علمية، وهي وإن كانت لها انعكاسات عملية، لكن لا تقل عنها خطراً مسائل الفقه التي هي منهاج حياة يهارسها الناس صباحاً ومساء، ويحتكون بها مع غيرهم، وكثيراً ما تخلق جواً من الشحناء يصل أحياناً إلى إشهار السلاح وسفك الدماء، وأعلم - كغيري - من ذلك نهاذج كثيرة، في ديارنا اليمنية وغيرها.

# وأما قول بعض الأكارم:

(1) والحق: أنني وجدت جملة من علماء الشام ممن جلست معهم، يسلمون بأن فقه الإمامية امتداد لفقه الآل ي، بل إن أحدهم - وهو الشيخ الدكتور محمد الحسن البغا - صرح لي بالقول: لا نقاش عندنا في أنهم على مذهبهم، وأضاف حين أبديت له استغرابي: ما سمعت أحداً ينكر ذلك، ثم سألني من يناقش في ذلك؟ فضربت له أمثلة: من مثل ابن الجوزي وشيخه ابن عقيل، وغيرهم في القديم، وأما المعاصرين فحدث ولا حرج.

سلمنا أن فقههم كما ذكرت، فكيف يمكن أن نجوز الاستفادة منه مع اختلافنا مع أصحابه في العقائد؟ (1)

#### فجوابه:

ليس الخلاف معهم في العقائد بهانع من الاعتداد بفقههم أو الاستفادة منه، فبين الأشاعرة - وهم شافعية ومالكية - والماتريدية - وهم حنفية - اختلافات عقائدية (2)، وكذلك بين الأشاعرة والحنابلة اختلافات (1) بل وقع

(1) أنبه إلى الفرق بين هذه المقالة، وبين المقالة التي ذكرتها في التنبيه الرابع من مقدمة البحث، فهذه المقالة تجعل مخالفاتهم العقائدية مانعة من الاستفادة من فقههم، وإن كان صحيح النسبة إلى الآل، وتلك تجعل عدم تمثيل الجعفرية لآل البيت في العقائد مانعاً من تمثيلهم للآل في الفقه، وبعبارة أوجز: هذه المقالة تستشكل الاستفادة، وتلك تستشكل الصحة والثبوت.

(2) المسائل المختلف فيها بين السادة الأشاعرة والسادة الماتريدية - محصورة، وفيها مؤلفات، وعمن ذكرها باختصار: الإمام شمس الدين أحمد بن سليان بن كال باشا، المتوفى سنة أربعين وتسع مئة، له رحمه الله في ذلك رسالة مختصرة، طبعت باسم رسالة في الاختلاف بين الأشاعرة والماتريدية، قال في مطلعها: (اعلم أن الشيخ أبا الحسن الأشعري إمام أهل السنة ومقدمهم، ثم الشيخ أبو منصور الماتريدي، وإن أصحاب الشافعي وأتباعه تابعون له، أي لأبي الحسن الأشعري في الأصول وللشافعي في الفروع، وإن أصحاب أبي حنيفة تابعون للشيخ أبو منصور الماتريدي في الأصول، ولأبي حنيفة في الفروع، كا أفادنا بعض مشايخنا رحمه الله و لا نزاع بين الشيخين وأتباعه إلا في اثني عشر مسألة...) ثم ساقها.

وقد أوصلها الإمام الخادمي الحنفي في كتابه بريقة محمودية (1: 246) إلى ثلاثة وسبعين مسألة، وإن كان بعضها قد يعود إلى بعض، وبعضها قول لبعض الأشاعرة أو الماتريدية لاكلهم.

من بعضهم ردود وتشنيع، وتكفير وتبديع (2).

ومع ذلك يستفيد بعضهم من بعض في الفقه والأحكام.

وما زال كثير من أهل السنة يعظمون ابن حزم - منظر مذهب الظاهرية - ويستفيدون من فقهه مع كلامه الشديد في الأشعري<sup>(3)</sup>, ومع تبنيه مذهباً هو أقرب إلى الاعتزال، بل التجهم عند بعضٍ<sup>(4)</sup>, والقرمطة الباطنية عند آخرين<sup>(5)</sup>.

والشاهد: أن ذلك الاختلاف العقائدي بينهم لم يكن مانعاً من الاستفادة الفقهية فيها بينهم، فترى الحنفية وغالبهم ماتريدية وفيهم معتزلة يستفيدون من الشافعية والمالكية وغالبهم أشاعرة والعكس أيضاً، وقد استقر الأمر عند أهل السنة من أتباع المذاهب الأربعة بأن المذهبين -الأشعري والماتريدي - منجيان.

(1) ممن أشار إليها الشيخ عبد الباقي المواهبي البعلي الحنبلي في كتابه العين والأثر فقد جعل كتابه في مقاصد، خصص المقصد الثاني منه لما أسهاه: مسائل وقع فيها الخلاف بين الحنابلة والأشاعرة، وساقها.

- (2) الردود والتبديع وأحياناً التكفير بين بعض الحنابلة والأشاعرة مشهور.
- (3) أطلق ابن حزم على الأشعري والأشاعرة حملة شعواء، وأقذع في سبهم وبالغ في التشنيع عليهم، في كتابه الفصل.
- (4) قال عنه ابن عبد الهادي في مختصر طبقات الحديث: (ولكن تبين لي منه أنه جهمي جلد) انظر السلسلة الصحيحة للألباني (1: 141).
- (5) وفي ذلك يقول الإمام ابن تيمية في العقيدة الأصفهانية ص 107 بعدما ذكر عقيدة ابن حزم في الأسهاء والصفات: (فهذا ونحوه قرمطة ظاهرة من هؤلاء الظاهرية = الذين يدعون الوقوف مع الظاهر وقد قالوا بنحو مقالة القرامطة الباطنية في باب توحيد الله وأسهائه وصفاته مع إدعائهم الحديث ومذهب السلف وإنكارهم على الأشعري وأصحابه أعظم إنكار ومعلوم أن الأشعري وأصحابه أقرب إلى السلف والأئمة ومذهب أهل الحديث في هذا الباب من هؤلاء بكثير

وختاماً: أنبه وأؤكد على مسألة ذات بال، وهي أنه ليس قصدي من البحث ولا هدفي من الدراسة، الدعوة للتعبد بالمذهب الجعفري، ولا حث الناس عليه، ولا إرشادهم إليه، ولا ترغيبهم فيه، بل هو تقرير مسألة، ودراسة تهمة، وفحص دعوى، وتصحيح معلومة، وما وراء ذلك (1) فهو عائد إلى قناعات المكلف وما يؤمن به، والله سائله عنها، ومحاسبه عليها.

على أن مثل هذا البحث هو من الخطوات المهمة والفاعلة في التقريب والتأليف بين المسلمين<sup>(2)</sup> ذلك أن من أهم ما يؤجج نيران الفرقة، ويزيد من

وأيضا فهم يدعون أنهم يوافقون أحمد بن حنبل ونحوه من الأئمة في مسائل القرآن والصفات وينكرون على الأشعري وأصحابه والأشعري وأصحابه أقرب إلى أحمد بن حنبل ونحوه من الأئمة في مسائل القرآن والصفات منهم تحقيقاً وانتساباً، أما تحقيقاً فمن عرف مذهب الأشعري وأصحابه ومذهب ابن حزم وأمثاله من الظاهرية في باب الصفات تبين له ذلك، وعلم أن هؤلاء الظاهرية الباطنية أقرب إلى المعتزلة بل إلى الفلاسفة من الأشعرية).

(1) أقصد بذلك: قضية الاتباع والتأسي، فإنها عائدة إلى الموقف من مذهب الآل، بين:

- وجوب اتباعه كما تذهب إليه الشيعة.

- أو أولوية الأخذبه كما هو رأي بعض علماء أهل السنة.

- أو إباحة ذلك شأنهم شأن بقية أئمة المذاهب، كما يذهب إليه البعض الآخر من أهل السنة.

(2) وليس السبيل إلى شيء من ذلك، هو مطالبة أي من الطرفين بالتنازل عن مبدأ يراه حقاً، أو يعتقده صدقاً، ولما كانت كثير من محاولات التقريب مبنية على ذلك، = وئدت قبل أن تلد، وقد جلست مع بعض كبار من كان ينادي بالتقريب ويسعى إليه مدة تزيد على عشرين سنة - كها ذكر لي في مجلسٍ جمعني به - ولكن بأسلوب التنازل، والمساومة، فلم يرجع مما أراد بشيئ سوى الإحباط، ثم الانخراط في عكس ما كان عليه

<u>-</u>

حدة الخلاف، أمرين من جملة أمور كثيرة:

الأمر الأول: إلغاء الآخر، وعدم الاعتراف بما معه من حق، فضلاً عن قبول ذلك منه.

والأمر الثاني: الاتهامات غير الموثقة والدعاوى غير المؤكدة.

والأمران نتاج طبيعي لعدم إنصاف الآخر، فإن الإنصاف يقتضي التحري والتثبت، قبل إلقاء الأحكام، وكيل التهم ضد الآخرين، ثم الاعتراف بها معه من حقٍ، بل والأخذ بذلك الحق.

وبعبارة أخرى: نعود إلى ما بدأنا به في مقدمة بحثنا، من أن مشكلتنا في سوء القصد وسوء الفهم، وإلا فلو حسن فهمنا وصح تصورنا عن الآخر لسقطت تهم كثيرة، وتهاوت دعاوى وفيرة.

كما أنه لو حسن قصدنا، وتجردت نياتنا، لسلمنا بما للآخر من حق، ولأذعنا لما عنده من صدق.

وبناء على ذلك: فلو أن مسائل الخلاف بين أعظم طائفتين من المسلمين – السنة والشيعة – ودعاوى كل توضع على مائدة البحث العلمي المتجرد، ثم يسلم لما ينتجه ذلك البحث مها كانت تلك النتائج مرة أو حلوة، لصالح الباحث وطائفته، أو لصالح الطائفة الأخرى، فإنني أزعم بأن ذلك سيخفف من حدّة كثير من الخلافات، وسيزيل كثيراً من الدعاوى والاتهامات، وذلك أدعى للتأليف، وأحث على التقريب، وما بحثنا هذا، وما يتبعه من أبحاث بمشيئة الله تعالى، إلا أمثلة صادقة على ذلك، وشواهد

\_

من الدعوة للتقريب والتآلف، ليصبح من أشد الناس محاربة لذلك، وأكثرهم نفرة من تلك المسالك.

مغتصر فقه ۱ لآل 🖦

حقة على ما هنالك.

والحمد لله على إحسانه، والشكر له على توفيقه وامتنانه، فوق حمد الحامدين، وشكر الشاكرين، والصلاة والسلام على الرحمة المهداة، والنعمة المسداة، محمد الأمين، وآله الطاهرين، وصحابته الأكرمين.

والله من وراء القصد.
الخميس جمادى الأولى لسنة 1429هـ
الموافق 15: 5: 8002م
ثم أعدت النظر فيه في فترات كان آخرها
م ربيع أول 1431هـ الموافق 2010/2/20م
صنعاء - اليمن

# Email:Ameen690@Gmail.com Ameen1431@hotmail.com

فهرس الموضوعات

مختصر فقه الآل شه

| الصفحت  | الموضوع                                        |
|---------|------------------------------------------------|
| 2       | مقدمة المختصر                                  |
| 3       | تقديم الشيخ الدكتور حسن محمد مقبولي الأهدل     |
| 4       | تقديم العلامة حمود بن عباس المؤيد              |
| 5       | تقديم الشيخ الدكتور رجب ديب                    |
| 7       | تقديم الشيخ الدكتور عداب بن محمود الحمش        |
| 10      | تقديم فضيلة الشيخ علي سالم بكير                |
| 11      | تقديم الشيخ الحبيب عمر بن محمد بن سالم بن حفيظ |
| 12      | تقديم الشيخ الدكتور محمد الحسن البغا           |
| 13      | تقديم القاضي العلامة محمد بن إسهاعيل العمراني  |
| 14      | تقديم العلامة محمد بن محمد بن إسماعيل المنصور  |
| 65 – 15 | مقدمة المؤلف                                   |
| 20      | قاعدة أهل السنة في المذهب                      |
| 22      | هل كان لأهل البيت مذهب فقهي؟                   |
| 32      | هل حفظ مذهب أهل البيت؟                         |
| 44-34   | حاشية في سب الأمويين لأهل البيت                |
| 47      | من يمثل مذهب أهل البيت؟                        |
| 5 1     | منهج البحث                                     |
| 5 5     | تنبيهات مهمات                                  |

التمهيد

|                                                          | 92-66       |
|----------------------------------------------------------|-------------|
| المسألة الأولى منهج الإمامية في الاستدلال ومصدرهم في     | 67          |
| التلقي                                                   | 07          |
| المسألة الثانية منهج الآل في الاستدلال ومصدرهم في التلقي | 74          |
| المسألة الثالثة لمحة عن أعلمية على بن أبي طالب           | 8 2         |
| فهرس مسائل فقه الآل السنية الموافقة لفقه الإمامية.       | 111-93      |
| فهرس مسائل فقه الآل السنية المخالفة لفقه الإمامية.       | 112 – 111   |
| الخاتمة                                                  | 176 –113    |
| مع كتاب أسطورة الفقه الجعفري                             | 119         |
| الأمر الأول: انضباط فقه الإمامية                         | 132         |
| الأمر الثاني: قلة انفراد الفقه الإمامي                   | 133         |
| الأمر الثالث: استناد الفقه الإمامي لدليل سائغ            | 146         |
| فتوى الشيخ شلتوت ومن وافقها                              | 154         |
| فهرس الموضوعات                                           | 1 <i>77</i> |